# فجرعاشوراء

توصيات عامّة من المرجعية الدينية العليا للخطباء والمبلّغين في شهر محرّم الحرام لعام ١٤٣٨ هـ

تذكر ايها الاستاذ وايها

المعلم ان لديك ابناء يدرسهم

اساتذة ومعلمون مثلك فأحسن

التعليم والتربية لتلاميذك

وابذل كل ما بوسعك للارتقاء

بمستوياتهم العلمية يقيض

الله تعالى لأبنائك

مجلة يصدرها مركز فجر عاشوراء الثقافي التابع للعتبة الحسينية المقدسة فصلية فكرية ثقافية السنة الثانية العدد الرابع محرم الحرام ١٤٣٨هـ٥٠ صفحة ١٠٠٠ دينار



لا تكن عينك على الدينار والدرهم فقط، ولكن اهتم بعمارة الأرض، اذهب إلى الأرض وعمّرها لأن ذلك الخراج لا يدرك إلا بالعمارة، فمن أين لك الخراج ولا توجد عمارة؟



نهض الحسين لله لإحياء الامر بالمعروف والنهي عن المنكر وهداية الجيل الذي اضله معاويةوتحرير الكوفة من سيطرة بني امية لتنطلق بمشروع علي لله من جديد.





زيارة وارث: تؤسس المقارنة بين الحسين في والانبياء في وتكشف عن وراثة الحسين في لخصوصيات الانبياء الرسالية، وتثير مسالة جديدة في الفكر هي مسالة الاستنساخ التاريخي بالحسين في .

لقد تم حشو عقول هؤلاء الشباب بمقولة إن العراق أصبح موطنا للشرك والمشركين بحيث لم يعد مجتمعا مسلما، وهذا الأمر لم يكن ليكتب له النجاح لولا وجود رواد لهذا الفكر التكفيري المضلل.



إن إهمال قراءة التاريخ بحجة أن التاريخ إنما كتبه اتباع السلاطين، أدى إلى أمر خطير في المنظومة المعلوماتية للعاملين في الحديث.



تقرير عن الاحياء السنوي المركزي لليلة عاشوراء في ومحرم ١٤٣٨هـ الموافق لـ ٢٠١٦/١٠/١ في المخيم الحسيني في كربلاء المقدسة









فجر عاشوراء، العدد ٤ و ٥ ـ محرم الحرام سنة ١٤٣٨ هـ ٩٦ صفحة ١٠٠٠ دينار عراقي نشرة يصدرها مركز فجر عاشوراء الثقافي التابع للعتبة الحسينية المقدسة تعنى بتيسير الثقافة الاسلامية برواية أهل البيت البيالي للمواكب الحسينية في العراق

الهاتف: ۷۷۲۵۲۵۱۷۲ و ۷۶۰۲۸۲۲۰۵۳ البريد الالكتروني: fajrashura@gmail.com facebook/fajrashura :الفيس بوك التلجرام: telegram me/fajrashura العنوان: النجف الاشرف \_ شارع كميل بن زياد مقابل مركز الرعاية الصحية لحي الكرامة.

| العلامة المصلح السيد عبد الحسين شرف الدين دلالة حديث      | التحرير:                                                       |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| الغدير                                                    | فجر عاشوراء ـ الماضي والمستقبل                                 |
| مقالات:                                                   | بحوث علمية:                                                    |
| المرجعية الدينية الرشيدة في النجف الاشرف مدار الحجة وسطوع | زيارة وارث تؤسس المقارنة بين الحسين لمايلاً والانبياء المهلا ٤ |
| البرهان٨٥                                                 | من الغدير إلى عاشوراء                                          |
| تقارير:                                                   | تهمة الشرك (تطهير المناهج من التكفير)                          |
| مؤتمر فجر عاشوراء السنوي الثاني ٤٤                        | هل كان الشمر شيعيا!                                            |
| مؤتمر الهيئة العامة لروابط وهيئات فجر عاشوراء الثقافي ٨٨  | مقابلة:                                                        |
| مراسم احياء ليلة عاشوراء عام ١٤٣٨ هجرية في المخيم الحسيني | حول المشروع الرجالي الكبير                                     |
| في كربلاء المقدسة                                         | اخترنا لكم:                                                    |
| ادب:                                                      | توصيات عامة من المرجعية الدينية العليا للخطباء                 |
| لماذا عاشوراء ربيع التوحيد (قصة واقعية)                   | خطبة الجمعة _ كربلاء المقدسة، في ٢١ ذي الحجة ١٤٣٧              |
| من تائية دعبل الخزاعي                                     | خطبة الجمعة _ كربلاء المقدسة، في ١ ذي القعدة ١٤٣٧ هـ ٣٨        |

#### هوية المجلة:

مجلة فصلية عامة تعنى بتيسير الثقافة الاسلامية برواية أهل البيت الكلا للمواكب الحسينية في العراق، تصدر عن مركز فجر عاشوراء الثقافي التابع للعتبة الحسينية المقدسة.

رئيس التحرير: السيد حسين البدري.

شارك في التحرير لهذا العدد: السيد حيدر العذاري، الشيخ وسام الزبيدي، الشيخ علي الكيم، الشيخ علاء السعيدي. المقابلة وتقويم النص: الشيخ ميثم الصريفي، السيد جعفر البدري.

التصميم والإخراج الفني: السيد محمد باقر البدري.

تنضيد الحروف: عمار شكر، صفاء مهدي.

التنيسق العام: السيد جعفر البدري، محمد عايد، السيد أحمد الشريفي.

المشرف العام: سماحة العلامة السيد سامي البدري

#### ضوابط النشر:

- ان تكون البحوث مرتبطة بآفاق المجلة و توجها تها.
- ان لا تكون المقالات منشورة او بصدد النشر في كتاب او مجلة.
  - ان تكون ضمن المناهج العلمية المتبعة.
  - ان تكون بحوثا مبتكرة وبلغة معاصرة.
- ان يكون البحث منضدا على قر ص مدمج لو او يرسل علي شكل ملف Wodr.
- الافكار المطروحة لا تعبر بالضرورة عن
- يخضع ترتيب البحوث لاعتبارات فنية
- اجراءات التعديلات والتلخيصات اللازمة من صلاحيات المجلة واسرة تحريرها.
- للمجلة حق اعادة نشر البحث أو المقال في كتاب او ضمن كتاب منفصل مع الحفاظ
- على نصه الاصلي. ترسل المقالات على العنوان التالي: majallah@fajrashura.com

مراكز التوزيع: النجف الاشرف: الروضة الحيدرية \_ معرض الكتاب الدائم. النجف الاشرف: سوق الحويش دار العارف. كربلاء المقدسة: المعرض الدائم في العتبة الحسينية المقدسة. بغداد: شارع المتنبي مكتبة العين. بغداد: الكراّدة الشرقية \_ فرع مستشفى عبد المجيد \_ معهد علوم القرآن والحديث.

البصرة: العشار مكتبة الامام الهادي الله. الناصرية: مكتبة الامام الباقر علي الله المالم الناصرية : مكتبة نور الزهراء عَالِيَهُال. الكوت: مكتبة الشهيد حسين خلف كوت/العباسية/مجاور سوق الصاغة المركزي. ايران/ قم المقدسة: مجمع ناشران \_ مكتبة العتبة الحسينية المقدسة.



### كلمة التحرير فجر عاشوراء التاريخوالمستقبل

### 

#### ﴿ وَالْفَجْرِ ۞ وَلَيَالٍ عَشْرِ ۞ وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ ۞ وَاللَّيْلِ إِذا يَسْرِ ۞ هَلْ فِي ذلِكَ قَسَمُ لِذِي حِجْرِ ۞ ﴾

تبوَّأ (فجر عاشوراء) في تاريخ البشرية مرات عديدة موقعا مفصليا في مسيرة الهدى والضلال يهمنا منها ثلاث هي:

الاولى: فجرعاشوراء آل ابراهيم ﷺ في ذي الحجة سنة ١٨٠ تق. م وقد كشف عن اعلى درجات التسليم لله تعالى من عباده الاصفياء، جاء الحدث فيها لتوضيح الموقف من الممارسة الخاطئة التي ابتكرها ائمة الضلالة وضعاف النفوس بتقديم اطفالهم وبناتهم قرابين للاصنام فقدم النموذج الفريد بشاب يستطيع ان يهرب من ابيه ومن يعرف بامره يعذره في الهرب ان اصر الاب على الامر ولكن التجربة الفريدة هي ان الوالد الذي اراه ربه في النوم كانه يذبح ولده وفهم منها انه تكليف الهي وطلب من ولده ان ينظر هل يستجيب ام يرفض وإذا رفض فلا سلطان له عليه، انها الممارسة العبادية الواعية، بخلاف عادة تقديم الآباء اطفالهم اوبناتهم فانها ممارسة عبادية جاهلة لان الاطفال والبنات لا حول لهم ولا قوة ازاء ابائهم. ولم يُرد الله تعالى ان يذبح الابُ ولدَه المطيع حقيقةً، بل كان اختبارا من الله تعالى لهما معا ليكشف عن اهليتهما للامامة الهادية وقيادة الناس الى الله تعالى، وفدى الله تعالى اسماعيلُ بكبش عظيم في اروع مشهد يكشف عن التدخل الالهي المحسوس ومنع تكوينياً من وقُوع الذبح بمشهد كبش وحشى عظيم ينزل من اعلى الجبل يقصد التجمع البشري المحيط بابراهيم على واسماعيل وينام الى جنب اسماعيل على ليكون بدلا عنه، مشهد يقطع العذر على اي منافق يخطر بباله ان مشهد الذبح كان صوريا، وتحول مشهد الحزن بهذا التدخل الالهي الى السرور واعلنت امامة ابراهيم ﷺ وامامة ولده اسماعيل على والامة المسلمةِ من ذريته الابد الدهر ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْراهِيمُ الُقواعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْماعِيلُ رَبَّنا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (١٢٧) رَبَّنا وَاجَْعَلْنا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرَّيِّينا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ...(١٢٨) رَبَّنا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آياتِكَ وَيُعَلِّمُهُمْ الْكِتابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (١٢٩)﴾ البقرة /١٢٧ - ١٢٩، ثم رزق الله ابراهيم اسحاق نبيا ومن وراء اسحاق يعقوب على ثم ال يعقوب يرثون الامامة المؤقتة انتهت بنبوة عيسى لتتواصل امامة الامة المسلمة في ذرية اسماعيل ﷺ التي انتهت الى محمد عَيْلُ واهل بيته الله المه ابد الدهر.

الثاني: فجرعاشوراء آل محمد في في محرم سنة ١٠ هجرية وقد كشف عن اعلى درجات الثقة بوعدالله له بالفتح بعد الشهادة، كما في كتاب الحسين الهيوم العاشر الى بني هاشم «اما بعد فمن لحق بي منكم استشهد ومن تخلف لم يدرك الفتح»، لقد فتح الله تعالى على الحسين الهيؤ وحقق له كل اهداف نهضته بعد شهادته. كلف الله تعالى الحسين الهيؤ بواسطة جده النبي في في رؤيا اراه الله تعالى اياها إذ أراه بني امية ينزون على منبره يبينون للناس دين محمد الله تعالى اينا مبنيا على ولاية بني امية وهي الشجرة الملعونة في القرآن/ولعن على في مو امام الهدى بنص من الله ورسوله/، واسندوا ذلك الى النبي فيهم:

«وإِنَّه سَياتِي عَلَيكُم مِن بعدي زمانٌ ليسٰ فيه شيءٌ أخفى مِنَ الحقِّ ولا أظهرَ مِنَ الباطلِ ولا أكثرَ مِنَ الكذبِ على اللهِ ورسولهِ وليس عند أهل ذلك الزمان أنفَقُ بيعاً ولا أغلى ثمناً مِنَ الكتابِ إذا حُرِّفَ عَن مواضعِه، ولا في البلادِ شيءٌ أنكرَ مِنَ المعروفِ، ولا أعرفَ مِنَ المنكر... فلم يبقَ عندهم منه إلا اسمُه ولا يَعرفُونَ إلا خطَّه وزَبرَه».

فكان تكليف الله تعالى للحسين الريلا بواسطة جده النبي عَلَيْ هو القيام ضد بني امية حتى الشهادة «اخرج بقوم الى الشهادة لا شهادة لهم الا معك» قال تعالى ﴿فَإِنْ يَكُفُرْ بِهِا هؤُلاءِ فَقَدْ وَكُنْنا بِها قَوْماً لَيْسُوا بِها بِكافِرِينَ ﴾ الأنعام / ٨٩. فكانت فجر عاشوراء آل محمد ﷺ حزنا ابد الدهر وفتحا ابد الدهر ، لقد تم تحرير دين النبي من ضلالات بني امية لمن اراد ان يتدين بدين النبي، وتحررت الكوفة مركز مشروع على في احياء السنة النبوية من سيطرة بني امية وتحطمت اصنامهم المعنوية فيها ورجعت تصدر للامة ولاية اهل البيت ﷺ ولعن بني امية ابد الدهر. الثالث: فجر عاشوراء ظهور المهدي الله التاسع من ذرية الحسين الله الثاني عشر من اوصياء محمد على ويكشف عن تحقق وعدالله بوراثة الارض لاصفيائه ودينهم، قال تعالى ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأُرْضَ يَرثُها عِبادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ الأُنبياء/١٠٥ ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الأُرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضي لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَتَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لايُشْرِكُونَ بِي شَيْئاً﴾ النور/٥٥ وقال رسول الله ﷺ : «لو لم يبق من الدنيا إلا يوم واحد لطول الله ذلك اليوم حتى يبعث فيه رجلًا من ولدى يواطئ اسمه اسمي يملاها عدلا وقسطا كما ملئت جورا وظلما». ان فجر عاشوراء ظهور المهدي الله هو فجرُ ايذان بالحرب على ائمة الضلالة واهل الجور الراضين بقتل الحسين الله وشيعته، الحرب عليهم لكسر الطوق عن اهل الحق واجتثاث اهل الباطل من على وجه الارض وتخليص البشرية من ضلالتهم وجَوْرهم.

«اين الطالب بذحول الانبياء واولاد الانبياء، اين المعدُّ لقطع دابر الظلمة، اين المرتقبُ لازالة الامْت والعورج». وهو يوم سرور بالمهدي الله في جو من الحزن على الحسين الله (١٠).

وقد اشار الله تعالى الى الفجر الاول والليالي التي سبقته، و شفعه المو تور، وفجره الثالث يوم الظهور:

- ففي قوله تعالى: ﴿والفجروليال عشر﴾اشارة الى الفجر الاول فجر آل ابراهيم الله.
- وفي قوله تعالى ﴿والشفع والوَتر﴾ هي الفجر الثاني فجر عاشوراء آل محمد ﷺ.
- وقوله تعالى ﴿والليلااذايس ﴾ اي والليل اذا ذهب، وهو الفجر الثالث فجر ظهور المهدى الله في مكة.

لقد اقترن فجر عاشوراء ال ابراهيم وفجر عاشوراء آل محمد ﷺ بالعبادة الخاصة في الليالي العشر وكانت قمة العبادة ليلة العاشر فيهما معا لتعبئة النفس بالطاقة الروحية لمواجهة الحدث العظيم، وكذلك الفجر الثالث فجر عاشوراء ظهور المهدي سيقترن بالعبادة في الليالي العشر وقمتها ليلة العاشر لتعبئة النفس بالطاقة الروحية لمواجهة العالم اجمع مع المهدي ﷺ.

كانت ليلة عاشوراء فجر آل ابراهيم مشحونة بالعبادة لتعبئة ابراهيم واسماعيل وامه انفسهم لمواجهة الابتلاء العظيم، أن يذبح الاب الشيخ الذي رزق الولد على كبر وقد تعلق به لصلاحه، وان يستجيب الولد الصالح في ريعان شبابه لامر الله فيسلم نفسه للذبح بيد والده الحنون (إنّ هذا لَهُوَ الْبَلاءُ النّهِ بِينُ الصافات / ١٠٠. وكانت ليلة عاشوراء فجر آل محمد على مشحونة بالعبادة /قراءة القرآن والدعاء والاستغفار والصلاة / لتعبئة الحسين الله واهل بيته واصحابه والنساء لمواجهة حوادث الشهادة والصبر على بلاء لا يقل عن بلاء ابراهيم واسماعيل بل هو اكثر ترويعا وإيلاما. «أوحى الله عز وجل إليه يا إبراهيم: من أحب خلقي اليك ؟ فقال: يا رب ما خلقت خلقا هو أحب إليك أو نفسك ؟ قال: بل هو أحب إلي من نفسي، قال: فولده أحب إليك أم ولدك ؟ قال: بل ولده، قال: فذبح ولده ظلما على أيدي أعدائه أوجع لقلبي، قال: يا إبراهيم فإن طائفة تزعم رب، بل ذبحه على أيدي أعدائه أوجع لقلبي، قال: يا إبراهيم فإن طائفة تزعم أنها من أمة محمد صلى الله عليه وآله ستقتل الحسين ابنه من بعده ظلما وعدوانا كما يذبح الكبش ويستوجبون بذلك سخطى فجزع إبراهيم عليه السلام لذلك كما يذبح الكبش ويستوجبون بذلك سخطى فجزع إبراهيم عليه السلام لذلك

(١) روى الشيخ الطوسي في كتاب التهذيب عن ابن زرارة عن البزنطي عن أبان عن كثير النواء عن أبي جعفر عليه السّلام قال: "لوقت السفينة يوم عاشوراء على الجودي فأمر نوح عليه السّلام من معه من الجن والإنس أن يصوموا ذلك اليوم، وقال أبو جعفر عليه السّلام أتدرون ما هذا اليوم ؟هذا اليوم الذي تاب الله فيه على آدم وحواء عليه السّلام، وهذا اليوم الذي فلق الله فيه البحر لبني إسرائيل فأغرق فرعون ومن معه ومِذا اليوم الذي ولد فيه إبراهيم عليه السّلام وهذا اليوم الذي تاب الله فيه على قوم يونس عليه السّلام وهذا اليوم الذي ولد فيه عيسى بن مريم عليه السّلام وهذا اليوم الذي ولد فيه عيسى بن مريم عليه السّلام وهذا اليوم الذي يقوم فيه القائم عليه السّلام وهذا اليوم الذي يقوم فيه القائم عليه السّلام وهذا اليوم الذي ولد فيه عيسى بن مريم عليه السّلام وهذا اليوم الذي يقوم فيه القائم عليه السّلام". وفي كتب الفقه تفصيل لمسالة الصوم في يوم عاشوراء.

يوم بيه العام عيد السارم. وفي تلب العلم للطالب المسالة في تاريخ النبوات والبشر:

١. فجر عاشوراء الاول يوم توبة الله على ادم واصطفائه نبيا.

٢. فجر عاشورء الثاني يوم قتل هابيل.

٣. فجر عاشوراء الثالث يوم الاخذ بثار هابيل يوم استواء سفينة نوح على الجودي.

٤. فجرُّ عاشوراء الرابع يوم اقدام ابراهيم على ذبح ولده اسماعيل لرؤيا رآها ففداً الله بذبح عظيم.

ه. فجر عاشوراء الخامس يوم ضرب موسى البحر بعصاه فانجى بني اسرائيل واغرق فرعون وجنوده.
 ٦. فجر عاشوراء السادس يوم ولادة عيسى عائيلاً ...

٧. فجر عاشوراء السابع يوم عاشوراء ال محمد عَلَيْوالهُ

٨. فجر عاشوراء الثامن يوم عاشوراء المهدي ابن الحسين للاخذ بثار الحسين عليَّا إِ.

وتوجع قلبه وأقبل يبكي، فأوحى الله عز وجل إليه: يا إبراهيم قدفديت جزعك على ابنك إسماعيل لو ذبحته بيدك بجزعك على الحسين عليهما السلام وقتله، وأوجبت لك أرفع درجات أهل الثواب على المصائب».

وستكون ليلة ظهور المهدي الله ان شاء الله وهي ليست مجهولة من الشيعة في وقته لان الروايات اكدت ان السفياني حين يظهر ويعرف امرُه يكون امرُ المهدي معلوما عند الشيعة سرا، وان ظهوره سيكون يوم العاشر من المحرم يوم السبت فتكون ليلة العاشر تلك ليلة سهر وعبادة خاصة، اذ لهيب الشوق المضطرم في نفوس المنتظرين لرؤية الطلعة الرشيدة وسماع البيان الاول سوف يؤرقهم ولن يسمح لهم بالنوم فيها، لهيبُ شوق يستدر الدموع بعد الدموع موصولا بالحزن والبكاء على الحسين الله حبيب رسول الله الله وحبيب المؤمنين.

وطال امتراء الشّوق عيني كلَّما \*نزفت دموعا تستجدّ دموعُ . (امتراء معناه استدرار).

الا ينبغي للمؤمن بالحسين الله المحب له الحزين عليه ان يقتدي بالحسين الله فيحيي ليلة العاشر من المحرم بكثرة العبادة في جو الحزن على الحسين الله! فتقوى صلته مع الله في اطار ايمانه باهل بيت نبيه الله ووسيلته اليه.

الا ينبغي للمؤمن المنتظر المستاق لطلعة امامه المهدي الله التاسع من ذرية الحسين الله ان يمرِّن نفسه على السهر والعبادة ليلة العاشر من المحرم ليكون لائقا بخدمته عند ظهوره الله صابرا على متطلبات صعوبة العيش معه في سنته الاولى «قال احد اصحاب الامام الصادق الله قلت: إنهم يقولون: إن المهدي لو قام لاستقامت له الأمور عفوا ولا يهرق محجمة دم فقال: كلا والذي نفسي بيده لو استقامت لأحد عفوا لاستقامت لرسول الله حين أدميت رباعيته وشج في وجهه، كلا والذي نفسي بيده حتى نمسح نحن وأنتم العرق والعلق ثم مسح جهته» قوله نمسح العرق والعلق وهو الدم كناية عن عظيم الجهد.

ايها المؤمنون لقد عُرف عن الاخيار واهل العلم احياء ليلة العاشر بالعبادة في العتبات والمساجد والحسينيات والبيوت فرادى، فلم لا نحييها جماعات جماعات، كما نقيم المجالس والعزاء جماعات جماعات، ليس من شك ان مجالس ومواكب العزاء الحسيني سيؤول امرها ليلة العاشر الى مجالس عبادة كماكان الحسين الله واصحابه فيها بين تال للقرآن وقائم وراكع وساجدة وعند ذلك تتعبأ امة بالطاقة الروحية ليس لها نظير على وجه الارض امة تستحق ان تكون جيشا وشعبا لصاحب الامر في مشروعه العظيم.

صلى الله عليك يا ابا عبد الله، اللهم ارنا الطلعة الرشيدة لولده التاسع واجعلنا ممن تنتصر به لدينك انك سميع مجيب.

«أين المعدُّ لقطع دابر الظلمة، أين المنتظر لإقامة الأمن والعوَج، أين المرتجى لإزالة الجور والعدوان، أين المؤمَّل لاحياء الكتاب وحدود، أين محيى معالمَ الدين وأهله، أين قاصم شوكة المعتدين، أين هادم أبنية الشرك والنفاق. أين مبيد أهل الفسق والعصيان، أين حاصد فروع الغي والشقاق، أين معزُ الأولياء ومذلُّ الأعداء، أين جامع الكلمة على التقوى، أين باب الله الذي منه يؤتى. أين السبب المتصل بين الأرض والسماء، أين صاحب يوم الفتح وناشر راية الهدى، أين الطالب بذحول الأنبياء وأبناء الأنبياء، أين الطالب بدم المقتول بكر بلاء ». ■■ السيد سامى البدرى \_الثالث من محرم الحرام ٢٥٨ هجرية المهرية

## زيارة وارث تؤسس المقارنة بين الحسين الله والانبياء الملا

وتكشف عن وراثة الحسين التَّلِ لخصوصيات الانبياء الرسالية، وتثير مسالة جديدة في الفكر هي مسالة الاستنساخ التاريخي بالحسين التلاِّ المماثلة لمسالة الاستنساخ التاريخي بين اسماعيل واسحاق خلال اربعة آلاف عام التي اثارها القرآن الكريم.

■ العلامة السيد سامي البدري

السَّلامُ عَلَيْكَ يا وارثَ آدم صَفْوَة الله، السَّلامُ عَلَيْكَ يَا وَارِثَ نُوحِ نَبِيِّ اللَّهِ السَّلامُ عَلَيْكَ يَا وارثَ إِبْراهيمَ خَليل الله السَّلامُ عَلَيْكَ يا وارثَ مُوسَى كُليم الله السَّلامُ عَلَيْكَ يا وارثَ عيسي روح الله السَّلامُ عَلَيْكَ يا وارثَ مُحَمَّدِ حَبيب الله السَّلامُ عَلَيْكَ يا وارثَ عَليٍّ وَصِيِّ رَسول الله السَّلامُ عَلَيْكَ يا وارثَ الحَسَن الرَّضِيِّ السَّلامُ عَلَيْكَ يَا وَارِثَ فَاطَمَةً بِنْتِ رَسُولِ الله.

#### خصوصيات الانبياء والائمة:

فَأَتَّهُنَّ قالَ إِنِّي جاعِلُكَ لِلنَّاسِ إماماً قالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي قالَ لا يَنالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ ﴾ البقرة / ١٢٤ وقال ﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْناً وَاتَّخِذُوا مِنْ مَقامِ إبْراهِيمَ مُصَلِّي وَعَهدْنا إلى إبْراهِيمَ وَإسْماعِيلَ أَنْ طَهِّرا بَيْتِي لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكُّعِ السُّجُودِ ﴾ البقرة /١٠ ، وقال ﴿ وَوَهَبْنا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ نافِلَةً وَكُلاًّ جَعَلْنا صالِحِينَ وَجَعَلْناهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنا ﴾ الأنبياء/٧٢-٧٣. الثانية: التراث النبوي المكتوب، قال تعالى ﴿ وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ آيَةً مُلْكِهِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِمَّا تَرَكَ آلُ مُوسَى وَآلُ هارُ ونَ تَحْمِلُهُ الْمَلائِكَةُ إِنَّ فِي ذلِكَ لآيَةً لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ البقرة /٢٤٨، وكانت تُركَة موسى وال هارون هي التوراة وما املاه موسى على هارون منَ العلم فقد ورثه آل هارون بالوصية من موسى وهارون ثم صارتِ الى طالوت بالوصية.

ان كلا من هاتين الخصوصيتين يرثهما اللاحق من الانبياء والائمة ذكرها شيُّخنا محمد بن الحسن (بن الوليد) في جاء جامعه فقال: إذا الاتباع من النبي المؤسس او النبي التابع او الامام السابق بالوصية. وقد وصلت الى الحسين الله عن الذي يَهِيلُ مباشرة وعن اخيه الحسن الله بوصية من النبي عَيَيْكُ ثُم منه إلى ولده السجاد الله ثم إلى ولده الباقر الله ثم الصادق الله ثم ولده الكاظم الله ثم ولده الرضا الله ثم ولده الجواد الله ثم ولده الهادي الله ثم ولده العسكري الله ثم ولده المهدي الله. «عن عمرو بن الأشعث قال: سمعت أبا عبد الله عليه السلام الله عليه وآله: أترون الموصى منا يوصى إلى من يريد؟! لا والله ولكن عهد من الله ورسوله صلى الله عليه واله، لرجل فرجل حتى ينتهي الامر إلى صاحبه»(٥).

الثالثة: خصوصية تتعلق بالحركة الرسالية في المجتمع يتميز بها النبي ﷺ او الوصي والصفى في تاريخ الحركة الرسالية للأصفياء. الدراسة المقارنة بين الحسين على والانبياء تكشف عن

## التماثل بينه وبينهم:

تكشف الدراسة المقارنة للحسين اليلا مع الذوات التسع /آدم ونوح وابراهيم وموسى وعيسى ومحمد للله وعلى والحسن وفاطمة البيكار/ عن قائل الحسين الله معهم في الخصوصيات الرسالية المميزة لكل واحد منهم عن غيره، وبذلك يكون الحسين الله وارثا لهم دون غيره من الائمة التسعة من بنيه اوجده وابيه أوامه وأخيه التلا.

والدراسة المقارنة بين سيرة الحسين الشيالر سالية وسير تلك الذوات المعصومة التسع او غيرها عمل علمي مفتوح لا ادعى انني قدمت فيه صورته النهائية وانما قدمت فيه نظرية متكاملة وفق بحوثي الخاصة عن الانبياء والائمة، تفسر التفصيل الذي جاء سند الزيارة:

زيارة وارث من أشهر الزيارات التي يُزار بها الإمام هناك ثلاث خصوصيات رسالية للانبياء واوصيائهم، الحسين ع وقد وردت عن الإمام الصادق ﷺ رواها ابن اثنتان منهما تورثان منهما بالوصية من الله تعالى ورسوله ﷺ قولويه(١) ت٣٦٨هـ في كتابه (كامل الزيارات) تحت رقم (٦٢١) هما: من الطبعة المرقمة (٢)وهو من أقدم كتب الزيارة الميسرة في التراث الاولى: الامامة الهادية قال تعالى ﴿ وَإِذِ ابْتَلَى إِبْراهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِماتٍ مِن الطبعة المرقمة (٢) الشيعي وقد وردت مختصرة عن المفضل عن جابر الجعفي عن الامام الصادق واخرى مفصلة عن ابي حمزة الثمالي.(٣)

ولم ترد رواية عن الائمة التسعة تحثّ الشيعة على زيارة غير الحسين بها. اما ما أورده ابن قولويه نفسه في الرواية رقم (٨٠١) إذ قال: (وروي عن بعضهم الله قال: إذا اتيت قبر على بن موسى الرضا (عليهما السلام)، بطوس فاغتسل عند خروجك من منزلك، وقل حين تغتسل: . . . وفيها ذكر وارث)، فإنَّ حرف (العين) امام كلمة (بعضهم) زائدة من النساخ، و نسخة السيد البروجردي رحمه الله في (جامع احادیث الشیعة)(٤) لیس فیها ذلك، مما یدل علی ان المراد من كلمة بعضهم ليس احد الائمة اذ لا يعبر علماء الشيعة عن الائمة بذلك. بل يراد بعض الرواة او العلماء وهو محمد بن الحسن بن الوليد شيخ الصدوق فقد جاء في كتابه عيون اخبار الرضا الله ٣٠٣/٢ و في كتابه (من لا يحضره الفقيه (٢٠٤/٢) قال: زيارة الرضا للي بطوس أردت زيارة الرضا لليِّلإ بطوس فاغتسل عند خروجك من منزلك وقل حين تغتسل...). قال العلامة المجلسي الاول في روضة المتقين ٢/٥ ٤: «زيارة قبر الرضا أبي الحسن على بن موسى عليهما السلام بطوس ذكر هذه الزيارة شيخ الصدوق محمد بن الحسن بن الوليد رضي الله عنه في جامعه والظاهر أنه جمعها ولا بأس به، لكن الأولى الزيارة المنقولة عنهم صلوات الله عليهم».

#### معنى وارث:

الوارث في اللغة الباقي. ومعنى الحسين وارث آدم اي ان الحسين الله باق بعد آدم يحمل خصوصية من خصوصياته التي تذكر به، وهكذا الحسين الله وارث نوح اي الحسين الله باق بعد نوح يحمل خصوصية من خصوصياته التي تذكر به فما هي هذه الخصوصية التي ورثها الحسين لليَّلاِ من ادم لليَّلاِ، نوح لليَّلاِ، ابراهيم لليَّلاِ، موسى لليَّلاِ، عيسى الئيلاً، محمد تَيْمَاللهُ، على الئيلا، الحسين الئيلا، فاطمة النَّها دون غيره من الائمة الهيائي؟ والجواب يتضح من بيان خصوصيات الانبياء والائمة عليالاً.

(٥) الكافي ٢٧٨/١.

<sup>(</sup>١) قال النجاشي في كتابه الرجال / ١٢٣ – ١٢٤: جعفِر بن محمد بن جعفر بن موسى بن قولويه أبو القاسم و كان أبوه يلقب مسلمة من خيار أصحاب سعد، و كان أبو القاسم من ثقار أصحاب سعد، و كان أبو القاسم من ثقات أصحابنا وأخلائهم في الحديث والفقه، روى عن أبيه وأخيه عن سعد وقال: ما سمعت من سعد إلا أربعة أحاديث، وعليه قرأ شيخنا أبو عبد الله الفقه ومنه حمل، و كل ما يوصف به الناس من جميل و ثقة و فقه فهو فوقه، و له كتب حسان.

(٢) موهي الطبعة التي حققها الشيخ جواد قيومي ونشرتها مؤسسة النشر الاسلامي

<sup>(</sup>٣) رواها ابن قولويه عن أبي عبد الرحمان محمد بن أحمد بن الحسين العسكري ومحمد بن الحسن (بن علي بن مهزيار) جميعا، عن الحسن بن علي بن مهزيار، عن أبيه علي بن مهزيار، عن محمد بن أبي عمير، عن محمد بن مروان، عن أبي حمزة الثمالي، قال: قال الصادق (عليه السلام). (٤) جامع احاديث الشيعة ٦٠٧/١٢

في زيارة وارث، إذ لو كانت الزيارة تريد ان على انه استنساخ يضعنا امام فعل الهي فريد من نوعه تؤكد وراثة الخصوصية الاولى والثانية وهي مشتركة بين يشبه الى حد ما ظاهرة الاستنساخ التاريخي بين مسيرة الحسين علي والائمة التسعة من بنيه وانبياء الله لما احتاجت اسحاق الى عيسى ومسيرة اسماعيل الى المهدى علي خلال الى التفصيل، فالتفصيل قرينة على ان المراد بالوارثة معنى خاص اربعة آلاف عام فكانت هذه استنساخا الهيا فريدا وتلك كذلك ولكنها اروع منها واكثر اثارة لانها تركزت في شخص الحسين الله

يده واورثه الارضُ واسكنه النجف، وكذلك الحسين ﷺ فقد حباه دراسة على سبيل المثال: منها ثمانية عشر دراسة مستقلة بعضها عن الله بتسع حجج من ذريته تاسعهم صاحب عمر طويل سوف يهلك بعض تسع تخص الانبياءالستة وثلاثة تخص عليا والحسن وفاطمة الهلا

- - تراث النبوة الخاعة الخاص.
- دراسة حول كبير الاصنام في بابل آزر.

- القبائل القرشية من ذرية فهر والقبائل الاسرائلية من ذرية يعقوب.
  - ال عمران، وال محمد عَيْنِاللهُ.

  - - الى بني اسرائيل، وببعثة محمد عليه خاتم للانبياء الصفة المميزة له دون يوم العاشر من المحرم.

  - - السامري في بني اسرائيل.
    - - الوصية في الفكر الاسلامي الشيعي.

ورثه الحسين الله من تلك الذوات دون غيره.

وهكذا فان الحسين الله وارث آدم اي باق بعد ادم في خصوصيته ومواقفه الرسالية وتلك تعددت شخصياتها. الرسالية التي ميزه الله بها، وتتمثل بما حباه الله تعالى من تسع حجج البحوث التي تثيرها زيارة وارث: من ذريته تاسعهم صاحب عمر طويل اهلك الله المستكبرين على ان زيارة وارث تثير امامنا عشرات الدراسات نذكر منها نيفا واربعين الله على يده المستكبرين على يده ويورثه الارض ويسكنه النجف، وتسعة اخرى تخص الحسين المثل، والباقي في مواضيع متنوعة وهي: والامر نفسه في الخصوصيات الاخرى لنوح وابراهيم وموسى وعيسى • دراسة عن تراث الانبياء المكتوب. ومحمد عَيْنِينَ وعلى وفاطمة والحسن الهيك كما سياتي.

#### ظاهرة الاستنساخ التاريخي:

ان حوادث التاريخ الطولية للانبياء هي صفاتهم غير المكرورة كخلق ● دراسة حول اسماء الحكماء العشرة قبل الطوفان في وثيقة الملوك آدم من تراب، وبعثة نوح بعمر ٨٥٠ سنة وبقائه في قومه يدعوهم السومرية. الفُ سنة الا خمسين ثم بقاَّوه بعد الطوفان خمسمائة سنة وبعثة ابراهيم ● اسماء الائمة الاثني عشر الذي يعتقد بهما الشيعة في كتاب مقالات بخطى اسماعيل واسحاق /التجربتين المتماثلتين لاربعة آلاف سنة الاسلاميين لابي الحسن الاشعري ت ٣٢٤هـ تقريبا بالحوادث الكبيرة وباسماء الهداة/ ولم تتكرر لغير إبراهيم من الانبياء قبله، وبعثة موسى وقد وضعته امه في صنوق ورمته في النيل فيرسو ام قصر فرعون فليقي عليه محبة ليتربي في بلاط فرعون عدو ● مرسى سفينة نوح. موسى وقومه ثم يبعثه الله تعالى منقذا لقومه ويخرجهم من مصر ويهلك • العشرة الاولى من المحرم. فرعون وجنوده، وبولادة عيسي من امه من غير فحل فيبعثه رسولا ● العشرة الاولى من ذي الحجة.

الانبياء، وبعلى الله المولود في الكعبة ولم يولد قبله ولا بعده احد سواه، • يوم العاشر من ذي الحجة. وبالحسن الله الذي يبايع على حكم مستقر ثم يتنازل لعدوه بشروط • كتاب اول الرسل ادريس وكيف وصلنا. يفضح بها عدوه وينقل مشروع ابيه الرسالي الى منطقة عدوه. ولم • المواضيع الاساسية في كتاب اول الرسل وكتاب خاتم الرسل. يسبق لشخص في التاريخ ان يصنع كصنيع الحسين الله ويحقق اهدافه • فضل الحج.

الرسالية كاملة بتلك الطريقة واخيرا فاطمة بنت محمد ﷺ فان صفتها • فضل زيارة الحسين الله. التي لم تكن لغيرها كونها ابنة خاتم الانبياء واما لاحد عشر اماما.

وهناك صفات رسالية اختص الله بها تلك الذوات التسع اقترنت • معاوية بن أبي سفيان سامري امة محمد عليه بذلك التاريخ الطولي غير المكرور ثم كررها في شخص الحسين الله • دعوة يحيي بن زكريا. باذن وارادة الهية، فصار الحسين الله بخصوصياته تلك التي اجتمعت • انواع الحج في الاسلام،

فيه يذكرنا بأدم ونوح وابراهيم وموسى وعيسى ومحمد ﷺ وعلي ●الامر بالمعروف والنهي عن المنكر.

والحسن وفاطمة عليها وكأنه هو تلك الذوات التسع بمواقفها الرسالية • الخليفة في الفكر الاسلامي السني. الخاصة بها تلك.

ان هذا التماثل بين الحسين ﷺ والذوات التسع من ناحية •الجغرافية التاريخية لحركة الانبياء. الخصوصيات الرسالية الخاصة يضعنا امام ظاهرة ما يمكن ان ●التراث المسماري وصلته بتراث الانبياء.

نسميه بـ (الاستنساخ التاريخي) وهو فريد من نوعه وغير واقع ● شروط الاستنساخ البشري الفردي.

إلا بارادة واذن الهين دون الاستنساخ البشري الممكن ● شروط الاستنساخ التاريخي. وقد تحقق وقوعه عند البشر في ايامنا هذه.

## السَلامُ عَليكَ يا وارثَ آدم صفوة الله

#### خصوصية خصوصية آدمر الله عضوة الله: تتمثل بكونه:

- امام هدى بالوحى.
- رزقه الله تعالى تسع ائمة من ذريته يرثون الامامة والعلم الذي انزل على ادم بنص الامام السابق على الامام اللاحق.
  - تاسعهم صاحب عمر طويل اهلك الله على يده الظالمين واورثه الارض واسكنه النجف (١).

#### وهذه الخصوصية نفسها للحسين:

- فقد جعله الله تعالى امام هدى بواسطه جده النبي ﷺ.
- رزقه الله تعالى تسع ائمة من ذريته يرثون الامامة الالهية والعلم الالهي بنص السابق على اللاحق (١٠).
- تاسعهم صاحب عمر طويل سيهلك الله على يده الظالمين عند ظهوره ويورثه الارض ويسكنه النجف.

#### في ضوء ذلك يكون الحسين الله وارثا لصفة آدم المميزة له.

ليس من شك ان الحسين عليه كآدم ليس لكل منهما دخل في صناعة تلك الخصوصية بل حباهما الله تعالى بهما. وهكذا تكون جملة (السلام عليك يا وارث ادم صفوة الله) قد نبهت على ذلك التماثل. وصار الحسين الري بخصوصيته تلك يذكرنا بآدم فكأنه هو. فما اروعه من تماثل وما اعظمها من حكمة الهية في الحسين لليُّلاٍ. لي الله عليك يا ابا عبد الله يا وارث ادم صفوة الله.

<sup>(</sup>١) هذه المعلومة عن ادم ثابتة في التوراة والقرآن الكريم.

<sup>(</sup>٢) هذه المعلومة من المتفق عليه عند الشيعة في الحسين، ويذكرها الاشعرى من علماء السنة وصفا لعقيدة الشيعة. (انظر كتاب الكافي وبصائر الدرجات من كتب الشيعة) وكتاب مقالات الاسلاميين للاشعرى).

## السَلامُ عَليكَ ياوارثَ آدم صفوة الله





عاصمة المهدي عند ظهوره





جعله الله اماما يهدي بامره وجعل من ذريته تسعة ائمة هداة يهدون بامره تاسعهم هو نوح صاحب العمر الطويل الذي نصره الله على اعدائه واورثه الارض كلها واسكنه الكوفة

جعله الله اماما يهدى بأمره وجعل من ذريته تسعة ائمة هداة يهدون بأمره تاسعهم هو المهدى صاحب العمر الطويل الذي سوف ينصره الله على أعدائه عند ظهوره ويورثه الارض كلها ويسكنه الكوفة

لقد اختص الله تعالى الحسين الله بخصوصية آدم الله الرسالية الهادية فكأنه هو بخصوصيته تلك

فسبحان من جعل الحسين علي وارثا لآدم الله ما اروعه من تناظر وتماثل وما اعظمها من قدرة الهية صلى الله عليك يا ابا عبد الله يا وارث آدم صفوة الله

## ا السَلامُ عَليكَ يا وارثَ نوح نَبَي الله

#### خصوصية نوح نبى الله تتمثل:

- بكونه ثالث امام هدى في منظومة اوصياء جده ادريس اول الرسل:
  - ولد على عهده.
    - سماه باسمه.
  - شهد انقلاب امة ادريس على الوصى الاول والثاني.
- جعل الله تعالى له سفينة نجاة من ركبا نجا ومن تخلف عنها غرق<sup>(۱)</sup>.

#### وهذه الخصوصية نفسها للحسين:

- بكونه ثالث امام هدى في منظومة اوصياء جده محمد عَيْنَ خاتم الرسل.
  - ولد على عهده.
    - سماه باسمه.
  - شهد انقلاب امته على الوصى الاول والثاني.
- جعله الله تعالى والاوصياء من اهل بيته التي سفينة نجاة من ركبها نجا ومن تخلف عنها غرق (١).

#### **في ضوء ذلك يكون الحسين** اليُّلِيُّ وارثا لصفة نوح اليُّلِّ المميزة له.

ليس من شك ان الحسين الميالا كنبي الله نوح ليس لكل منهما دخل في صناعة تلك الخصوصية.

وهكذا تكون جملة (السلام عليك بيا وارث نوح نبي الله) قد نبهت على ذلك التماثل. وصار الحسين الي بخصوصيته تلك يذكرنا بنبي الله نوح فكأنه هو فما اروعه من تماثل وما اعظمها من حكمة الهية في الحسين الي صلى الله عليك يا ابا عبد الله يا وارث ادم صفوة الله.

<sup>(</sup>١) الكتب الاسرائيلية في قصص الانبياء.

<sup>(</sup>٢) الكتب الاسلامية العامة والشيعية.

## السَلامُ عَليكَ يا وارثَ نوح نَبيّ الله



﴿ وَهِيَ تَجْرِي بِهِمْ فِي مَوْجٍ كَالْجِبالِ وَنادى نُوحُ ابْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ يا بُنَيَّ ارْكَبْ مَعَنا وَلا تَكُنْ مَعَ الْكافِرِينَ ﴾



من الأحاديث الصحيحة المشهورة عن النبي عَلَيْ في أهل بيته قوله عَيْنِاللهُ: «مثل أهل بيتي كسفينة نوح من ركبها نجي ومن تخلف عنها غرق». ويتفرع عنها حديث آخر هو قوله (ص): «الحسين مصباح الهدى وسفينة النجاة».



جعله الله تعالى: ١. الوصيَّ الثالث لأول الرسل ٢. ولد في زمانه ۳. وسماه باسمه ٤. شهد انقلاب امته على الوصي الاول وانقلابها على الوصي الثاني ٥. جعل له سفينة نجاة من ركبها نجا ومن تخلف عنها هوي وغرق.

جعله الله تعالى: ١. الوصيَّ الثالث لخاتم الرسل ٢. ولد في زمانه ٣. وسمآه باسمه ٤. شهد انقلاب قريش المسلمة على الوصي الاول وانقلاب قريش الآموية على الوصي الثاني ٥. جعله سفينة نجاة من دخلها كان أمنا من الضلال.

لقد اختص الله تعالى الحسين الله بخصوصية نوح الله الرسالية الهادية فكأنه هو بخصوصيته تلك

فسبحان من جعل الحسين العلا وارثا لنوح الله ما اروعه من تناظر وتماثل وما اعظمها من قدرة الهية صلى الله عليك يا ابا عبد الله يا وارث نوح نبى الله

## السكام عليك ياوارت ابراهي مخليا الله

#### خصوصية ابراهيم الله تتمثل بكونه:

- قد نهض ليحرر العقل البشري من اكاذيب اعلام نمرود فيه وفي اسلافه وفي آلهته، بتحطيمه اصنام نمرود وتعليق الفاس برقبة كبيرهم لانه لم ينصر اقرب الخلق اليه.
- وله كعبة بناها بتكليف الهي يستجاب عندها الدعاء مقرونة بعاشوراء ذي الحجة ولياليها العشر قبلها إذ ظهرت أعلى درجات التسليم لامر الله منه ومن اهل بيته.

#### وهذه الخصوصية نفسها للحسين العلا بكونه:

- قد نهض ليحرر العقل المسلم من اكاذيب اعلام معاوية فيه وفي اسلافه برفضه بيعة يزيد وقتاله جيشه، ولم يخرج على معاوية في زمانه ليفهم المسلمين ان مسؤولية ظلامته برقبة معاوية لانه سلط يزيد على الامة.
- وله قبر يستجاب عنده الدعاء(١)، وقد اقترن هذا القبر بعاشوراء المحرم ولياليها العشر قبلها بتقدير الهي كشفت عن اعلى درجات التسليم لامرالله تعالى منه ومن اهل بيته واصحابه.

في ضوء ذلك يكون الحسين على وارثا لصفة ابراهيم المميزة له ولم يكن ابراهيم قد تصرف من تلقاء نفسه في تحطيمه الاصنام، وكذلك الحسين الميلاً لم ينهض من تلقاء نفسه في قتال جيش يزيد بل كان بتكليف الهي.

وهكذا تكون جملة (السلام عليك يا وارث ابراهيم خليل الله) قد نبهت على ذلك التماثل. وصار الحسين علي بخصوصيته تلك يذكرنا بنبي الله ابراهيم فكأنه هو، فما اروعه من تماثل وما اعظمها من حكمة الهية في الحسين لليُّلاِ. صلى الله عليك يا ابا عبد الله يا وارث ابراهيم خليل الله.

(١) تواترت الاخبار في ذلك عن اهل البيت التلام.

## السكارم عليك ياوارث ابراهيم خليل الله



والفجر وليال عشر



والشفع والوتر





- نهض ليحرر العقل البشرى من اكاذيب اعلام نمرود فيه وفي اسلافه وفي آلهته ، يحطم اصنام نمرود وعلق الفاس برقبة كبيرهم ليسألوه لِمَ لم ينصر اقرب الخلق اليه.
- وله كعبة بناها بتكليف الهي يستجاب عندها الدعاء مقرونة بعاشوراء ذي الحجة ولياليها العشر قبلها إذ ظهرت أعلى درجات التسليم لامر الله منه ومن اهل بيته.
- نهض ليحرر العقل المسلم من أكاذيب اعلام معاوية فيه وفي اسلافه برفضه بيعة يزيد وقتاله جيشه ، ولم يخرج على معاوية في زمانه بعد ان عين يزيدا خليفة ليسأل المسلمون لِمَ سلط يزيد على الامة.
- وله قبر يستجاب عنده الدعاء ، وقد اقترن هذا القبر بعاشوراء المحرم ولياليها العشر قبلها بتقدير الهي كشفت عن اعلى درجات التسليم لامرالله تعالى منه ومن اهل بيته واصحابه.

لقد اختص الله تعالى الحسين الله بخصوصية إبراهيم الله الرسالية الهادية فكأنه هو بخصوصيته تلك

فسبحان من جعل الحسين الله وارثا لإبراهيم الله

ما اروعه من تناظر وتماثل وما اعظمها من قدرة الهية صلى الله عليك يا ابا عبد الله يا وارث إبراهيم خليل الله

# السَلامُ عَليكَ يا وارثَ مُوسى كليز الله

#### خصوصية موسى الله تتمثل بكونه:

- نهض ليصحح انقلابا فرعونيا حرف دين ابراهيم الذي اظهره يوسف في مصر وايده الله موسى بتسع ايات.
- ثم قاتل باهل بيته واصحابه جيش السامري. ثم نسف بعصاه عجل بني اسرائيل وفتح باب اللعنة على السامري نفسه.

### وهذه الخصوصية نفسها للحسين الله بكونه:

- نهض ليصحح انقلابا امويا حرف دين محمد ﷺ الذي اظهره على في العراق والشام وايده بتسع ائمة هم آيات الهية.
- ثم قاتل ﷺ باهل بيته واصحابه جيش معاوية. ثم نسف بشهادته عجل بني امية (يزيد) الذي اخرجه لهم معاوية، وفتح باب اللعنة على معاوية نفسه.

#### في ضوء ذلك يكون الحسين الله وارثا لصفة موسى المميزة له في حركة الانبياء.

لم تكن نهضة موسى التلا بوجه فرعون رأيا ارتآه بل نهض بتكليف الهي، وكذلك الحسين التلا .

وهكذا تكون جملة (السلام عليك يا وارث موسى كليم الله) قد نبهت على ذلك التماثل. وصار الحسين الما بخصوصيته تلك يذكرنا بنبي الله موسى علي فكأنه هو، فما اروعه من تماثل وما اعظمها من حكمة الهية في الحسين علي الله عليك يا ابا عبد الله يا وارث موسى كليم الله.

## السَلامُ عَليكَ يا وارثَ مُوسى كليم الله



موسى الله نسف عجل بنى إسرائيل بالعصا



الحسين الله نسف عجل بني امية بشهادته





- نهض ليصحح انقلابا امويا حرَّف دين محمد على الله الله الله الله الله الله المال والمهره الحسن الله في الشام وايد الله تعالى الحسين الله
  - بتسع ائمة هم آيات الهية. • ثم قاتل الحسين الله باهل بيته واصحابه جيش معاوية، ثم نسف بشهادته عجل بني امية (يزيد) الذي اخرجه لهم معاوية، وفتح باب اللعنة على معاوية نفسه.
- نهض ليصحح انقلابا فرعونيا حرَّف دين ابراهيم الذي اظهره يوسف في مصر وايد الله تعالى يوسف بتسع آيات.
- •ثم ﴿قاتل موسى باهل بيته واصحابه جيش السامريُّ واتباعه اصحاب الانقلاب على هارون، ونسف بعصاه عجل بني اسرائيل وفتح باب اللعنة على السامري.

لقد اختص الله تعالى الحسين الله بخصوصية موسى الله الرسالية الهادية فكأنه هو بخصوصيته تلك

فسبحان من جعل الحسين الله وارثا لموسى الله ما اروعه من تناظر وتماثل وما اعظمها من قدرة الهية صلى الله عليك يا ابا عبد الله يا وارث موسى كليم الله

## السَلامُ عَليكَ ياوارثَ عيسُني روح الله

#### خصوصية عيسى إلله تتمثل يكونه:

- نهض للشهادة بحوارييه، وهم اصحاب جده عمران وزكريا ابن عم عمران وصهره ويحيي سبط عمران ﴿قَالَ عِيسَي ابْنُ مَرْيَمَ لِلْحَواريِّينَ مَنْ أَنْصاري إِلَى اللهِ قالَ الْحُوارِيُّونَ خَنُ أَنْصارُ اللهِ فَامَنَتْ طائِفَةٌ مِنْ بَني إِسْرائِيلَ وَكَفَرَتْ طائِفَةٌ فَأَيَّدْنَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلى عَدُوِّهِمْ فَأَصْبَحُوا ظاهِرينَ ﴾ الصف/١٤ فقتِّلوا وصُلِّبوا.
- انقسم المجتمع الاسرائيلي المؤمن بموسى وكتابه الى فئة تكذبه عيسى خامس آل عمران وتقتله واصحابه وفئة تصدقه وتدافع عنه وهي مستضعفة.
  - ثم دمر الله دولة اليهود واسقطها فصارت رسالة عيسى ظاهرة في المجتمع الى آخر الدنيا.

#### وهذه الخصوصية نفسها للحسين العلا:

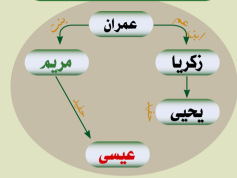
- فقد نهض للشهادة بحوارييه، وهم اصحاب جده محمد ﷺ وابيه على علي إبن عم النبي ﷺ وصهره، واخيه الحسن عليه سبط محمد ﷺ، «الا من كان باذلا فينا مهجته موطنا على لقاء الله نفسه فليرحل معنا»، فقُتِّلوا وصُلَبوا.
- انقسم المجتمع المؤمن بمحمد عَيْنَ وكتاب القرآن الى فئة تكذب الحسين الله خامس اصحاب الكساء وتقتله وتسبى نساءه وفئة تؤمن به وتدافع عنه وهي مستضعفة.
  - ثم دمر الله دولة بني امية وصار مشروع الحسين المنا ظاهرا في المجتمع الى آخر الدنيا.
- كانت نهضة عيسى الله بتكليف الهي، وكان تدمير دولة اليهود عقوبة الهية وكذلك نهضة الحسين الله كانت تكليفا الهيا وكان تدمير دولة بني امية عقوبة الهية.

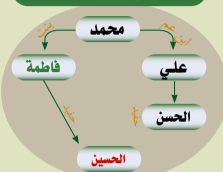
في ضوء ذلك يكون الحسين الله وارثا لصفة عيسى الله المميزة له في حركة الانبياء.

وهكذا تكون جملة (السلام عليك يا وارث عيسى روح الله) قد نبهت على ذلك التماثل. وصار الحسين الله بخصوصيته تلك يذكرنا بنبي الله عيسي اليَّلِ في نهضته فكأنه هو، فما اروعه من تماثل وما اعظمها من حكمة الهية في الحسين اليَّلِ. صلى الله عليك يا ابا عبد الله يا وارث عيسي روح الله.

## السَلامُ عَليكَ ياوارثَ عيسْني روح الله

#### خامس آل عمران خامس أصحاب الكساء





الحسين عاليالإ





- نهض للشهادة بحوارييه: وهم اصحاب جده عمران وزكريا ابن عم عمران وصهره ويحيي سبط عمران فقتِّلوا وصُلِّبوا ﴿قالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ لِلْحَوارِيِّينَ مَنْ أَنْصارِي إِلَى اللهِ قالَ الْحُوارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصارُ اللهِ فَآمَنَتْ طائِفَةٌ مِنْ بَنِي إِسْرائِيلَ وَكَفَرَتْ طائِفَةٌ فَأَيَّدْنَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَى عَدُوِّهِمْ فَأَصْبَحُوا ظاهِرِينَ ﴾ الصف/١٤ •ثم دمر الله دولة اليهود واسقطها فصارت رسالة عيسي ظاهرة في المجتمع الى اخر الدنيا.
- نهض للشهادة بحوارييه :وهم اصحاب جده محمد ص وابيه على ابن عم النبي ص وصهره ، واخيه الحسن سبط محمد ص (الا من كان باذلا فينا مهجته موطنا على لقاء الله نفسه فليرحل معنا)، فقُتِّلوا وصُلِّبوا ).
- ثم دمر الله دولة بني امية وصار مشروع الحسين ع ظاهرا في المجتمع الى اخر الدنيا.

لقد اختص الله تعالى الحسين الله بخصوصية عيسى الله الرسالية الهادية فكأنه هو بخصوصيته تلك

فسبحان من جعل الحسين علية وارثا لعيسى علية ما اروعه من تناظر وتماثل وما اعظمها من قدرة الهية صلى الله عليك يا ابا عبدالله يا وارث عيسى روح الله

## السَلامُ عَليكَ ياوارتَ مُحَدحبيبُ الله

العالم بدين محمد ص ثم يهاجر الى الكوفة ليستقر بها.

منه. استهدفت نهضة الحسين عليُّكلِّ تهديم امامة بني امية وتشييد امامة اهل الحسين عليُّكلِّ المهدي عليَّكلِّ الموعود من مكة ليقود العالم بدين محمدٌ عَلَيْمِللَّهُ بيت النبي عَلَيْكِاللَّهُ وعظيمهم على عاليَّالَّا من جديد بنشر احاديث النبي عَلَيْكِاللَّهُ ويستقر في الكوفة. التي تؤسس لهم الامامة الدينية، وسار بسبع مراحل بامر الله تعالى بلغها في ضوء ذلك يكون الحسين النالج وارثا لصفة محمد عَلَيْهِ المميزة له في حركة اليه بواسطة جده النبي عَلَيْكِ الله المحقيق الهدف وهي: المرحلة الاولى: اعتزل الانبياء.

كانتخصوصية محمد عَلِيليٌّ :هي بعثته في واقع فاسدعقائديا وسلوكيا على بن الحسين ليليُّكِيُّ انذاك اثنتا عشرة سنة إذ ولد سنة ٣٨هـــ). تمثل بانقلاب قريش البطون بعد موت عبد المطلب الذي ساد في عهده المرحلة الثانية بدا عمله الرسالي سرا في بني هاشم وشيعة ابيه من دين ابراهيم وعرفت العرب فضله وفضل اهل بيته الذين اصروا على البقاء الصحابة والتابعين فعقد مؤتمر في بيوت بني هاشم في مني عباهم باحاديث في البيت عند غزو ابرهة ونصرهم الله بالطير وانتشر قول عبد المطلب (نحن النبي ﷺ في امامة اهل بيته وعظيمهم على تلاها واملاها عليهم واسشتهد ال الله فيما قد مضي لم يزل ذاك على عهد ابراهيم)، حرفت قريش البطون عليها الصحابة الحاضرين لتكون الرواية عن النبي متواترة ثم طلب منهم ان دين ابراهيم وانتحلت الامامة الابراهيمية التي جعلها الله لعبد المطلب وولده يتحركوا سرا في المجتمع ينشرونها بين من يثقون به من عشائرهم. ثم فتح بابه ابي طالب واطرتها بالاستشفاع بالاصنام. واستهدفت بعث النبي ﷺ تهديم وتصدى للمرجعية الدينية التي فتح بابها اخوه الحسين عاليُّلا بالاجابة على امامة قريش (١) و تشييد امامة عبد المطلّب من جديد متمثلة بمحمد واهل بيته الاستفتاءات مدة سنتين قبل موت معاوية انتهت بكتاب معاوية للحسين التَّاكِي وسار محمد ﷺ بسبع مراحل بامر الله تعالى لتحقيق الهدف وهي: ا**لمرحلة** يحذره من الفتنة وجوابالحسين عاليًا ﴿ له. ا**لمرحلة الثالثة** خرج الحسين عاليًا ﴿ ا**لاولي** امره الله تعالى ان يعتزل الناس وينصرف الى العبادة في غار حراء وياخذ بعد موت معاوية في رجب سنة ٥٩ هـمن المدينة واستودع مواريث مالامامة عليا التَّلِيُّ معه لما بلغ عمره سبع سنوات ليعده خليفة له في عمله الرسالي عندام سلمة واوصها ان تسلمها ولده عليا التَّلِي عند رجوعه، واعلن من مكة والامامة الابراهيمية. المرحلة الثانية امره الله تعالى ان يبدا عمله الرسالي في انه لا يبايع يزيد وجعل هذا الشعار راس نهضته وربط نفسه مصيريا به قائلا بني هاشم سرا وقد انتهت هذه المرحلة باعلان خلافة على عَلَيْكُلاً للنبي عَلَيْلاً، ﴿ وَلَمْ يَكُن لِي ملجاً ما بايعت يزيدٍ › نظير قول جده النبي عَلَيْكِلاً ﴿ للوَّ وَضَعُوا ا قرار بني هاشم وبني المطلب نصرة النبي على التبليغ. ا**لمرحلة الثالثة**امره الله الشمس في يميني والقمر في شمالي على ان اترك هذا الامر ما تركته او اهلك تعالى ان يعلن عن رفض الاصنام واقامة الصلاة الى بيت المقدس وقد استجاب دونه»، واستجاب له شيعة ابيه ففي الكوفة وغيرها ثم استضعفتهم السلطة له نفر من ابناء بطون قريش واستضعفوهم. المرحلة الرابعة امره ان يبحث الاموية. المرحلة الرابعة عرض الحسين التَّالِ نفسه على الاخيار من اهل عن النصرة الاوسع بعرض نفسه على القبائل في موسم الحج واستجاب له الامصار لنصرته فاجابه وجوه اصحاب ابيه واكثرهم من اهل الكوفة وعقد بهم رجال من قبيلتي الاوس والخزرج وبايعه منهم الثنان وسبعون على النصرة. 🛚 مؤتمر سريا في موسم الحج، وعرف بنو امية ذلك فقرروا اغتيال الحسين التَّالِيْ المرحلة الخامسة امره ان يهاجر الى بلد النصرة يترب بعد ان اخبره ان قريشا في مكة كقرار قريش البطون باغتيال النبي ﷺ في مكة. المرحلة الخامسة قررت اغتياله فهاجر وادركته قريش عند جبل ثور ونجاه منهم ووصل الى 🏻 قرر الحسين التلا ان يهاجر الى بلد النصرة الكوفة وترك مكة نهار يوم الثامن المدينة سالما واستقبله اهلها. المرحلة السادسة امره الله تعالى ان يعلن الحرب من ذي الحجة يوم التروية وحاول رجال عمرو بن سعيد الاشدق الاموي ان على قريش في مكة ويحاصر قوافلها في الطريق مقاصة لها إذ صادرت اموال يثنوه عن قراره بالهجرة وحاولوا منعه فما استطاعوا ودخل العراق فادركته المهاجرين. فقاتلهم في بدر واحدوالخندق ونصره عليهم. المرحلة السابعة فتح طلايع خيل بني امية وحاصروه في كربلاء وخيروه بين ان يسلم نفسه او يقاتلوه الله عليه بنصره على اهل مكة وتحطيمه الاصنام واعلن في حجة الوداع عن فيقتل. ا**لمرحلة السادسة** اختار الحسين التلخ القتال على الاستسلام وقاتل تركته الرسالية في المسلمين (الكتاب والعترة) وان المتمسك بهم سوف لن يضل هو واصحابه قتالا حتى استشهد مظلوما وسبيت نساؤه الى الشام. المرحلة في مسيرة تنتهي بظهور الثاني عشر من اهل بيته المهدي الشِيَّلاً من مكة ليقود ا**لسابعة :**جعل الله تعالى شهادة الحسين التَّلِاً وظلامته اوسع الابواب للفتح إذ بتر عمر يزيد سنة ٦٣هـ وتزلزلت الارض تحت حكم بني امية و تحررت وهذه الخصوصية بتفاصيلها جعلها الله تعالى للحسين النهل ايضا: فقد الكوفة سنة ٦٧هـ على يد المختار وتحطمت فيها اصنام بني امية ورفع فيها نهض في واقع فاسد عقائديا وسلوكيا تمثل بانقلاب قريش الابناء (بني امية) شعار ولاية على وانفتح الجيل الجديد من الامة التي اضلهم معاوية اهل بيت بعد موت الآمام الحسن التَّالِّ الذي انتشرت في عهده سنة النبي ص في الشام النبي عَلَيْهِ أَوْ وَرَيَّة الحسّين عاليَّالِ واولهم على بن الحسين عاليَّكِمُ في مشهد قل وعرفوا فضله وفضل ابيه على وفضل اخيه الحسين وامه فاطمة ﷺ وانهم نظيره سنة ٧٥هـ حين انقسم الناس له سماطين ليستلم الحجر وكان هشام بن العترة مجابة الدعوة المعصومة الهادية المقرونة بالكتاب، حرف بنو امية دين عبدالمللك جالسا على كرسي ينتظر ان يخف الزحام ولم يابه له الناس وتجاهله محمد ﷺ في الشام وفي غيرها وانتحلوا الامامة الابراهيمية التي جعلها وقال الفرزدق قصيدته المشهورة ثم انفتحوا على ولده الباقر عالطِّلاِّ ثم الصادق الله لاهل بيت محمد ﷺ واطرت تلك الامامة بلعن على التِّلَّالِ والبراءة ياخذون عن وعن الائمة من ولده العلم في مسيرة تنتهي بظهور الثاسع ذرية

الناس بعد موت اخيه الحسن عاليًا لإ وانقلاب بني امية وسد بابه وانصرف الى وهكذا تكون جملة (السلام عليك يا وارث محمد حبيب الله) قد نبهت على ذلك العبادة في بيته واولى اهمية خاصة ولده عليا لماليَّالِّ (زين العابدين) ليكون التماثل.وصارالحسين لماليَّالَّإ بخصوصيته تلك يذكرنا بحركة جده النبي عَلَيْمِيَّاللَّهُ خليفة له بامر الله تعالى في عمله الرسالي والامامة الابراهيمية (كان عمر فكأنه هو،فمااروعه من تماثل ومااعظمها من حكمة الهية في الحسين. صلى الله عليك يا ابا عبدالله يا وارث محمد حبيب الله.

<sup>(</sup>١) وكذلك تهديم امامة اهل الكتاب الذين حرفوا دين موسى.

## السَلامُ عَليكَ ياوارثَ مُحدحبيبُ الله



## السَلامُ عَلَيكَ يا وارثَ عِلى وَصِيّ رسول الله

خصوصية علي الله احيا فريضة اماتتها قريش المسلمة ونهت عنها وهي (حج التمتع) ولولا علي الله ما عرف المسلمون حج التمتع.

وهذا الخصوصية للحسين الله فقد احيا فريضة اماتتها بنو امية وهي فريضة الامر بالمعروف والنهي عن المنكر ولولا الحسين المله ما عرف المسلمون الامر بالمعروف والنهى عن المنكر.

لم تكن نهضة على النب رايا شخصيا بل تكليف الهي عن طريق النبي عَينا و كذلك الحسين النب الحديد.

في ضوء ذلك يكون الحسين الله وارثا لصفة على الله المميزة له في حركة الائمة.

وهكذا تكون جملة (السلام عليك يا وارث على وصى رسول الله) قد نبهت على ذلك التماثل. وصار الحسين اليا بخصوصيته تلك يذكرنا بحركة ابيه على المالة فكأنه هو، فما اروعه من تماثل وما اعظمها من حكمة الهية في الحسين المالة.

صلى الله عليك يا ابا عبد الله يا وارث علي اليُّلا وصي رسول الله.

## السَلامُ عَليكَ يا وارثَ عِليْ وَصِيْ رسول الله



قال على الله لعثمان لما عاتبه على اعلان حج التمتع (ما كنتُ لأدعَ سنة رسول الله لقول أحدِ من الناس)



قال رسول الله عَلَيْظِهُ من رأى منكم سلطاناً جائراً ... فلم ... كان حقاعلى الله أن يدخله مدخله وأنا احق من غیری





احيا فريضة اماتتها قريش المسلمة ونهت عنها وهي (حج التمتع) ولولا على الله ما عرف المسلمون حج التمتع احيا فريضة اماتتها بنو امية وهي فريضة الامر بالمعروف والنهى عن المنكر ولولا الحسين الها ما عرف المسلمون الامر بالمعروف والنهي عن المنكر.

لقد اختص الله تعالى الحسين على بخصوصية على على الرسالية الهادية فكأنه هو بخصوصيته تلك

فسبحان من جعل الحسين الله وارثا لعلى الله ما اروعه من تناظر وتماثل وما اعظمها من قدرة الهية صلى الله عليك يا ابا عبد الله يا وارث على أمير المؤمنين

## السَلامُ عَليكَ يا وارتَ الحِسْن الرضيُ

#### خصوصية الحسن الله تمثلت بامرين:

انتهج الصلح لفضح الاعلام الاموي في الشام الذي كان يروج ان عليا الله مفسد في الدين يجب لعنه والبراءة منه وقتاله، وعرف اهل الشام ان عليا امام هدي يجب توليه بامر الله ورسوله ليحي من حي عن بينة ويهلك من هلك عن بينة.

تاسيسه المرجعية الدينية المستقلة عن السلطة الحاكمة.

#### وهذه الخصوصية نفسها للحسين العلا:

فقد انتهج عليَّا الشهادة والقتل في سبيل الله لفضح الاعلام الاموي الذي كان يروج في الكوفة والامة كلها ان عليا مفسد في الدين يجب لعنه والبراءة منه وقتاله، وعرف الجيل الجديد في الكوفة خاصة والبلدان الاسلامية الاخرى ان عليا الله امام هدي يجب توليه بامر الله تعالى ورسوله ﷺ ليحي من حي عن بينة ويهلك من هلك عن بينة.

احيا المالخ المرجعية الدينية المستقلة عن السلطة الحاكمة.

لم يكن منهج الصلح الذي انتهجه الحسن المال لمواجهة معاوية رايا شخصيا له بل كان تكليفا الهيا بواسطة نبيه ولم يكن منهج القتال والشهادة الذي انتهجه الحسين التلا في مواجهة يزيد رايا شخصياً له بل كان تكليفا الهيا بواسطة نبيه عَيْلِيُّهُ.

وهكذا تكون جملة (السلام عليك يا وارث الحسن الرضي) قد نبهت على ذلك التماثل. وصار الحسين الي بخصوصيته تلك يذكرنا بخصوصية اخيه الحسن الله في فكأنه هو، فما اروعه من تماثل وما اعظمها من حكمة الهية في الحسين عالله.

صلى الله عليك يا ابا عبد الله يا وارث الحسن الرضى.

## السَلامُ عَليكَ يا وارتَ الجِسْنِ الرضيُ









- انتهج ﷺ الشهادة والقتل في سبيل الله لفضح الاعلام الاموي الذي كان يروج في الكوفة والامة كلها ان عليا النيلا مفسد في الدين يجب لعنه والبراءة منه وقتاله ، وعرف الجيل الجديد في الكوفة خاصة والبلدان الاسلامية الاخرى ان عليا امام هدى يجب توليه بامر الله ورسوله ليحي من حي عن بينة ويهلك من هلك عن بينة.
- احيا المرجعية الدينية المستقلة عن السلطة الحاكمة.
- ●انتهج ﷺ الصلح لفضح الاعلام الاموى في الشام الذي كان يروج ان عليا مفسد في الدين يجب لعنه والبراءة منه وقتاله ، وعرف اهل الشام ان عليا الله امام هدي يجب توليه بامر الله ورسوله ليجي من حي عن بينة و يهلك من هلك عن بينة.
- •اسس المرجعية الدينية المستقلة عن السلطة الحاكمة.

لقد اختص الله تعالى الحسين الله بخصوصية الحسن الله الرسالية الهادية فكأنه هو بخصوصيته تلك

فسبحان من جعل الحسين الله وارثا للحسن الله ما اروعه من تناظر وتماثل وما اعظمها من قدرة الهية صلى الله عليك يا ابا عبد الله يا وارث الحسن الزكي

## السَلامُ عَليكَ يا وارثَ فاطلمة بنت ، رسول الله

قال النبي عَيْنَ في حقها: «فاطمة بضعة مني من اذاها فقد آذاني» فاذا ضممنا الى ذلك قول الله تعالى ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤُذُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي الدُّنْيا وَالآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذاباً مُهِيناً ﴾ كان من آذي فاطمة الله على الله عنه وقد ماتت فاطمة الله وهي غاضبة على الخلافة القرشية الاولى فاسست الموقف منها.

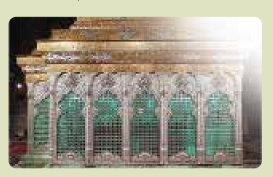
وقال النبي الله في حقه: «حسين مني وانا من حسين احب الله من احب حسينا»، ثم ان الحسين الله قتل وهو غاضب على بني امية فاسس البراءة منهم.

في ضوء ذلك يكون الحسين الله وارثا لصفة امه فاطمة على المميزة لها في تاريخ الاسلام بعد النبي عَيَّالله. وهكذا تكون جملة (السلام عليك يا وارث فاطمة بنت رسول الله) قد نبهت على ذلك التماثل. وصار الحسين الله بخصوصيته تلك يذكرنا بخصوصية امه فاطمة عليه فكأنه هي، فما اروعه من تماثل وما اعظمها من حكمة الهية في الحسين علي. صلى الله عليك يا ابا عبد الله يا وارث فاطمة بنت رسول الله.

## السَلامُ عَليكَ يا وارثَ فاطلمة بنت ، رسول الله



ماتت فاطمة الله وهي غاضبة على الخلافة القرشية الاولى



قتل الحسين وهو غاضب على بني أمية





•قال النبي على في حقها : «فاطمة بضعة مني من اذاها فقد آذاني» فاذا ضممنا الى ذلك قول الله تعالى ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي الدُّنْيا وَالآخِرَةِ وَأَعَدَّلَهُمْ عَذَاباً مُهِيناً ﴾ كان من آذى فاطمة عليها ملعونا من الله، وقد ماتت فاطمة الله وهي غاضبة على الخلافة القرشية الاولى فاسست الموقف منها.

•قال النبي في حقه: حسين مني وانا من حسين احب الله من احب حسينا ، ثم ان الحسين قتل وهو غاضب على بني امية فاسس البراءة منهم.

لقد اختص الله تعالى الحسين الله بخصوصية فاطمة الله الرسالية الهادية فكأنه هو بخصوصيته تلك

فسبحان من جعل الحسين الهي وارثا لفاطمة الها

ما اروعه من تناظر وتماثل وما اعظمها من قدرة الهية صلى الله عليك يا ابا عبد الله يا وارث فاطمة بنت محمد

#### خلاصة في دلالة الحسين ﷺ وارث الأنبياء:

حرّفت قريش دين ابراهيم وحرف اهل الكتاب دين الله الذي جاء به موسى وعيسى فبعث الله تعالى محمدا عَيْمَا الله واحياء دين ابراهيم ونسخ كتاب موسى وبيانه المحرف بالقرآن وبيانه الذي املاه على على على الله مم جاءت قريش المسلمة من خلال السقيفة ووقفت فاطمة بنت النبي ﷺ بوجههم ودعت الى بيعة على عليُّا اماما كما عينه الله ورسوله ولم تستجب الامة الانفر لا ينهض بهم امرٌ فماتت وهي غاضبة عليهم، ومنعت الخلافة من تداول حديث النبي ﷺ ونشره وحرفوا دين محمد ﷺ وبيانه وفسحت المجال لمسلمة اهل الكتاب ان يبثوا القصص الاسرائيلي والثقافة اليهودية والمسيحية المحرفة. فصار اهل البلاد المفتوحة شرقا وغربا الى سنة ٧٧هـ ياخذون دينهم من الخلفاء و ثقافتهم من مسلمة اهل الكتاب.

ونهض علي للسِّلْ فاحيا سنة النبي ﷺ ولما بايعه المسلمون بعد قتل عثمان له نور من الله بولايته علياً للسِّلْ. منع من تداول التحريف واستجاب له النصف الشرقي من البلاد الاسلامية ومركزها الكوفة، واستطاع معاوية ان يحجب النصف الغربي من البلاد الاسلامية ومركزها الشام عن نهضة على وطوق عليا الله باعلام كاذب فيه وعرضه على اهل الشَّام وغيرهم انه مفسد في الدين يجب قتالُه ولعنه

> واستشهد على اللَّهِ والشام كذلك ثم بايعت الشام وما والاها من البلاد الغربية معاوية على الحكم بسيرة الشيخين وسيرة عثمان وبايع اهل العراق وما والاه من البلاد الشرقية الحسن بن على للهَيْكِمْ على الحكم بسيرة النبي ﷺ التي احياها على للسُّلاِ. وطلب معاوية من الحسن للسُّلاِ الصَّلَح بانَّ يبقى كُلُّ طرف على بيعة من بايعه وحقن الدماء وكان معنى ذلك تكريس الانشقاق في امة محمد ﷺ وبقاء اهل الشام على رايهم الخاطئ في على الثِّلا و على الثقافة اليهودية والمسيحية المحرفة في الانبياء فعرض الحسن ﷺ على معاوية أن يستلم العراق أيضا وفق شروط هو يكتبها ويلتزمها معاوية لمعالجة انشقاق الامة فتعود امة النبي الله الله واحدة كما كانت في عهده، وسُرٌّ معاوية بذلك وما كان يحلم به واستجاب للحسن الله وصار الحسن الله بذلك المصلح العظيم في الامة لا يدانيه احد.

عاشت الامة الاسلامية من سنة ١١٤-٥٥ هجرية موحدة كريمة، يحجون سواء الى بيت الله ويزرون مدينة النبي ﷺ سواء، واخذ معاوية يستقدم اهل العراق الى الشام لكي يستميل قلوبهم تحمل احاديثهم عن سيرة وصار معاوية كانه هم. البلاد الغربية على على التُّلَّا امام هدى يترحمون عليه وقد سمعوا ترحم معاوية عليه لما سمع وصّفه من ضرار، اما في الفقه فقد كانت الامة على ٰ مذهبين الاول مذهب على للنُّه وهو العمل بسنة النبي تَتَلِيُّهُ، ومذهب الخلفاء الثلاثة وهو العمل باجتهاداتهم التي خالفوا فيها سنة النبي عَيَّا أَنُّ من بعده ولم تحدث مشكلات بينهم بسبب الخلاف المذهبي.

ثم بدا لمعاوية ان يغدر بالحسن عَيْلِيُّ بعد عشر سنوات من الصلح فدس له السم ونقض شروط الامان وشرط العمل بكتاب الله وسنة نبيه وذكر على النَّلِهُ بخير وامان شيعة على النُّهِ، فاجبر الناس على العمل باجتهاداتُ الخلفاء الثلاثة، ومنعهم منَّ العمل بمذهب على السُّلا وذكره بخير واعاد لعنه والبراءة منه وسيَّر خمسين الف من شيَّعة على اللَّهِ في العراق الى خراسان واخاف البقية واجبرهم على لعن على السُّلا والبراءة منه او القتل وطلبهم بكل وجه، وكان اكثر الناس مصيبة هم اهل الكوفة لكثرة من بها من شيعة على الله وشجع الوضاعين على وضع احاديث كذب فيه وفي اسلافه تجعل منهم خلفاء النبي ﷺ على الدين والدنيا، وكان

نتنيجة ذلك تحريف دين محمد ﷺ وسيرته وسيرة الانبياء من قبل وصدق قوله تعالى على المجتمع انذاك ﴿ أَوْ كَظُلُماتٍ فِي بَحْر لُجِّيِّ يَغْشاهُ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ سَحابٌ ظُلُماتُ بَعْضُها فَوْقَ بَعْضٍ إِذا أُخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكَدْ يَراها وَمَنْ لَمْ يَجْعَل اللُّهُ لَهُ نُوراً فَما لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾ النور / ٤ فالموج الاول اجتهادات الاول والثاني والموج الثاني اجَتهادات الثالث، والسحاب هو اعلام معاوية بعد نقضه العهد مع الحسن الله فصار معاوية راس الضلالة في الامة إذ طوق دين الله تعالى وسيرة انبيائه وخصوصياتهم الرسالية وسيرة على والحسين وفاطمة بنت النبي عَيِّياً باعلامه الكاذب. وصار الجيل الجديد في الامة في ظلمات في بحر لجي لا يكاد يبصر شيئا من نور النبوة والامامة. . . اما الجيل القديم فبعضه في الظلمات وبعضه الاخر وهم شيعة على الطُّإ

سكت الحسين الي على مضض زمن معاوية وكان يقول اني لا ارى الموت الا سعادة والحياة مع الظالمين الا برما كما قال ابوه من قبل «وصبرت من كظم الغيظ على أمر من العلقم، والم للقلب من حز الشفار» وقد خاطِب معاوية في رسالته قائلا: ﴿لا أَعْلَمُ نَظِرِاً لِنَفْسِي وَلِدينِي وَلاَمَّةٍ مُحَمَّد (صلى الله عليه وآله) وَعَلَيْنا أَفْضَلَ مِنْ أَنْ أَجَاهِدَإِكَ فَإِنَّ فَعَلَّتُ فَإِنَّهُ قُوْرَبَةً إلى اللهِ، وَإِنْ تَرَكَتُهُ فَإِنِّي أَسْتَغْفُرُ اللهَ لِديني، وَأَسْأَلُهُ تَوَّفيقَهُ لاِرْشَادِ أُمْرِيُ»، و نهضَ بعد موت معاوية بمشروع القتال والشهادة ليزيل طغمة بني امية ويفك الطوق عن مشروع على الثِّلا في احياء السنة ويعيد نشر احاديث النبي عَيِّالله التي تؤسس امآمة على الله الهادية، ويحرر الكوفة من سيطرة بني آمية وأصنامهم المعنوية لتعود تحمل مشروع ولاية على من جديد الى الامة. وتحقق للحسين السُّلَّا ذلك وصارت الامة بعدِّ الحسين السُّلَّا على قسمين الاول يلعن بني امية بما فيهم معاوية ومن مكن له ويتولى عليا الله واهل بيته الله الله ويأخذ عنهم سنة النبي عَيِّله في إطار البكاء على الحسين للله والتفجع لظلامته وعادت الكوفة تحمل ولاية اهل البيت للهلك الى الامة والبراءة من يزيد ومعاوية وممن مكن لهم.

وهكذا يتضح ان راس الضلالة في زمانه هو معاوية وارث قابيل قاتل اخيه حسدا ونمرود وفرعون والسامري ووارث إعلام قريش المشركة ضد النبي ص ووارث ابيه ابي سفيان في نقضه للصلح ووارث امه هند، وصار المسلم الواعي يتذكرهم حينما يقرأ سيرته ومسار حركته في الامة

علي الله وعن احاديت النبي ﷺ فيه وانفتح أهل الشام وغيرهم من ابناء وفي قبال معاوية راس الضلال، الحسين الله راس ألهدى وارث آدم ونوح وابراهيم وموسى وعيسي ومحمد وعلى والحسن وفاطمة الميليُّة. وصار المسلم الواعي يتذكرهم حين يقرأ سيرة الحسين الله ومسار حركته في الامة بالحسين الله وصار الحسين الله كانه هم، والحسين الله بخصوصياته الوارثة تلك يدعو الى مشروع ابيه، وابوه يدعو الى العمل بكتاب الله الذي ينزه الله وانبيائه من كل نقص وبسنن نبيه ﷺ واحاديثه ومنها حديث المنزلة والغدير والمباهلة والكساء، في قبال معاوية الذي يدعو الى اجتهادات من سبقة من الخلفاء الثلاثة التي خالفوا فيها سنن النبي عَيْنِاللهُ والى قصص اهل الكتاب التي تسئ الى الله وانبيائه التي روجها مسلمة اهل الكتاب في عهد الثلاثة.

السَّلامُ عَلَيْكَ يا وارثَ آدَمَ صَفْوَة الله، السَّلامُ عَلَيْكَ يا وارثَ نُوح نَبِيِّ الله السَّلامُ عَلَيْكَ يا وارثَ إِبْرِاهِيمَ خَلِيلِ الله السَّلامُ عَلَيْكَ يا وارثَ مُوسى كُلِيم الله السَّلامُ عَلَيْكَ يا وارثَ عيسى رُوح الله السَّلامُ عَلَيْكَ يا وارثَ مُحَمَّد حَبيب الله السَّلامُ عَلَيْكَ يا وارثَ عَليٍّ وَصِيِّ رَسُولِ الله السَّلامُ عَلَيْكَ يا وارثَ الحَسَنِ الرَّضِيِّ السَّلامُ عَلَيْكَ يا وارثَ فاطمَةَ بننتِ رَسُولِ الله.

# السَّالام عليك يا وارت الأنبياء

## الحسين وارث

الخصوصية الرسالية الهادية التي اختص الله بها انبياءه واصفياءه المذكورين في الزيارة

خاصة بالحسين (عليه السلام)فقد اورثه الله تعالى تلك الخصوصيات وصار محمعا لها

التراث النبوى الكتوب

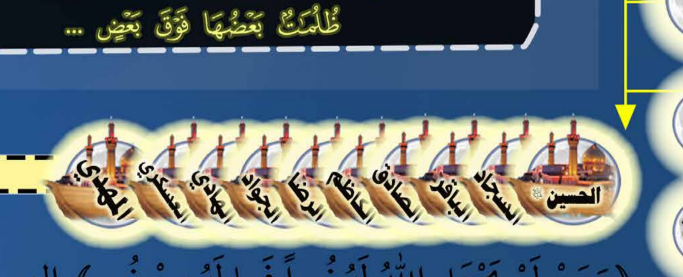
يشترك مع الحسين أبناؤه وابوه واخوه وكل الأنبياء اللاحق منهم والسابق بنص منه

الإمامة الإلهية

يشترك مع الحسين أتناؤه واتوه واخوه وكل الأنبياء اللاحق منهم والسابق بنص

صار الحسين وارثا للامامة الهادية وتراث الأنبياء المكتوب والخصوصيات الرسالية الهادية للانبياء الاصفياء أما أيناؤه الائمة التسعة فيرثون منه الامامة الهادية والتراث المكتوب اما الخصوصيات الرسالية الهادية التي ورثها من الأنبياء تبقى خاصة به





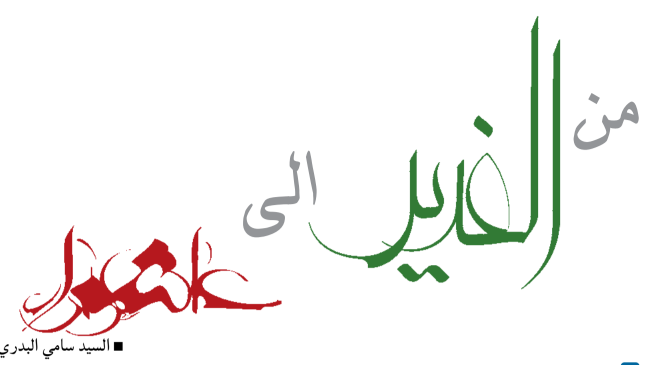
فاطمة ﴿ وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُوراً فَما لَهُ مِنْ نُور ﴾ النور

مُشَجَّرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ (٢٤) أَ اللهُ الْأَمْثَالُ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (٥٥) اجْتُثَّتُ مِنْ فَوْقِ الْأَرْضِ مَا لَهَا مِنْ قَرَارِ﴾ اجْتُثَّتُ مِنْ فَوْقِ الْأَرْضِ مَا لَهَا مِنْ قَرَارِ﴾



المرجعية الدينية العليا

الهدي



### ■ السيد سامي البدري

#### اولا: ولاية علي الله يوم الغدير في ١٨ من ذي الحجة سنة ١٠هـ ضمانة الهداية والعمل بالسنة النبوية:

يمثل النص على على النِّلا بالولاية في حادثة الغدير اللبنة الاخيرة في بناء المجتمع الاسلامي على عهد النبي عَيَّا الله وذلك حين بين عَيَّا الله المته ولاية على النَّا كَمُ كَمَا قال تعالى: ﴿ النَّوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَق وَرَضِيتُ لَكُمُ الإِسْلامَ دِيناً ﴾ وكونها امتدادا لولاية الله وولاية رسوله وضمانة لمن اراد ان يحافظ على طاعة النبي ﷺ ومن ثم المحافظة على الهداية وعدم الوقوع في الضلال، قال تعالى ﴿ قُل أَطيعوا اللَّهُ واَطيعوا الرَّسولَ فان تَوَلُّوا فإنَّما عَلَيهِ ما حُمِّلَ وَعَلَيكُم ما حُمِّلتُم وإن تُطيعوهُ تَهتَدوا وَما عَلَى الرَّسولِ إلاَّ البَلاغُ المُبينُ ﴾ النور / ٤ ٥، والضمير في قوله تعالى ﴿ وَإِن تُطيعُوهُ تَهْتَدُوا ﴾ يعود الى الرسول وبخلاف ذلك فانهم ان يعصوه يضلوا ويهلكوا، قال تعالى ﴿فَكَيفَ إِذَا جِئنا مِن كُلِّ أُمُّةٍ بِشَهيدٍ وَجِئنا بِكَ عَلَى هُؤُلاءِ شَهيداً (٤١) يَومَئِذٍ يَوَدُ الَّذينَ كَفَروا وَعَصَوُا الرَّسولَ لَو تُسَوَّى بِهِمُ الأُرضُ... ﴾ النساء/١٤-٤٢.

ومن هنا كانت فريضة الولاية يوم الغدير لعلي اليُّلا افضل الفرائض. روي زرارة عن أبي جعفر عليه قال:

بني الاسلام على خمسة أشياء: على الصلاة والزكاة والحج والصوم والولاية. قال زرارة: فقلت: وأي شيء من ذلك أفضل ؟

فقال: الولاية أفضل، لأنها مفتاحهن والوالي هو الدليل عليهن...

ثم قال ذروة الامر وسنامه ومفتاحه وباب الأشياء ورضا الرحمن الطاعة للإمام بعد معرفته، إن الله عز وجل يقول: «من يطع الرسول فقد أطاع الله ومن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظا» أما لو ان رجلا قام ليله وصام نهاره وتصدق بجميع ماله وحج جميع دهره ولم يعرف ولاية ولي الله فيواليه ويكون جميع أعماله بدلالته إليه، ما كان له على الله عز وجل حق في ثوابه ولا كان من أهل الايمان، ثم قال: أولئك المحسن منهم يدخله الله الجنة بفضل رحمته. وقوله التِّلا (ولم يعرف ولاية ولي الله فيواليه ويكون جميع أعماله بدلالته إليه الخ): أي ان الطريق لمعرفة هذه العبادات على وجهها الصحيح هو الامام مضافا الى ان اعتقاد الولاية هو بنفسه شرط في قبول العمل كالنية شرط في

صحة الصلاة مثلا، والسر في ذلك انها مما امر به الرسول ﷺ ثم الامام اليُّهِ هو باب مدينة علم الرسول فلا يعرف علم الرسول عَيْنَ الا من خلاله ولا يأمر الا بما امر به الرسول.

ثانيا: الانقلاب على الاعقاب بعد وفاة النبي الشاعراضُ عن ولاية على الله ومن ثم تضيعٌ لسنة النبي على واتباع سنن اخرى حلت محلها وهى سيرة الشيخين وتربية مسلمة الفتوح عليها (11-774).

يكشف الحوار في السقيفة بين ابي بكر والانصار بشكل واضح حالة الانقلاب على الاعقاب حين قال لهم ابو بكر:

"لن يعرف هذا الامر الا لهذا الحي من قريش هم أوسط العرب نسبا ودارا. ولم تعرف العرب هذا الامر الا لهذا الحي من قريش هم أوسط العرب نسبا ودارا". (مسند احمد ٥٦/١).

ومراده من ذلك: ان العرب تدين لقريش في امر الدين، فهم افضلهم دارا وهي مكة، وافضلهم نسبا لانهم صريح اسماعيل.

وليس من شك ان هذه الميزة لقريش قد كانت في الجاهلية وقد انتحلت لقب (آل الله) بعد موت عبد المطلب وقد كان هذا اللقب خاص به منذ قصة الفيل. ولما جاء الاسلام هدم مكانة قريش الدينية التي حرفت دين ابراهيم ورفع من شان محمد ﷺ وأهل بيته المِبَلِينَ ؛ قال النبي ﷺ «إن الله عز وجل اختار العرب ثم اختار منهم النضر بن كنانة ثم اختار منهم قريشا ثم اختار من قريش بني هاشم ثم اختارني من بني هاشم » وقال تعالى ﴿إِنَّمَا يُريدُ اللَّهُ ليُذهِبَ عَنكُمُ الرِّجسَ أهلَ البَيتِ وَيُطَهِّرَكُم تَطهيراً ﴾ الأحزاب/٣٣. واوجب محبة اهل بيته ﷺ وقرن اتّباعهم باتّباع كتاب الله وجعل ذلك امانا من الضلالة. ومن الواضح ان منطق السقيفة قد تجاوز اهل بيت النبي ﷺ ورجع يحتج باستحقاق قريش للإمامة بعد النبي ﷺ بمكانتها في الجاهلية، وهذا هو الانقلاب المشار إليه في قوله تعالى ﴿ وَمَا مُحَمَّدُّ إِلاَّ رَسُولٌ قَد خَلَت مِن قَبِلِهِ الرُّسُل أَفانِ ماتَ أُو قُتِلَ انقَلَبتُم عَلِي أَعقابِكُم وَمَن يَنقَلِب عَلِي عَقِبَيهِ فَلَن يَضُرَّ اللهَ شَيئاً وَسَيَجزي اللهُ الشَّاكِرِينَ ﴾ آل عمران / ٤٤٤، بصيغة الاستفهام الانكاري للتوبيخ، ومعنى



انقلبتم على اعقابكم أي ارتددتم ورجعتم الى خلفكم وهي الجاهلية، أي صرتم اهل جاهلية، وقد اخبرنا النبي ﷺ انهم سوف ينقلبون بعده ويرتدون على ادبارهم القهقري فيحلؤون عن حوض الكوثر فلا يخلص منهم الا كهمل النُّعم. وقد روى عنه عَيْطِلُّهُ:

(يا أهل المقابر ليهن لكم ما أصبحتم فيه مما أصبح فيه الناس لو تعلمون ما نجاكم الله منه أقبلت الفتن كقطع الليل المظلم يتبع أولها آخرها الآخرة شر من الأولى) (مسند احمد ٤٨٩/٣)

وروى على النَّلَا عنه عَلَيْهِا:

(كيف أنتم إذا لبستكم فتنة يربو فيها الصغير ويهرم فيها الكبير، يجري الناس عليها ويتخذونها سنة، فإذا غير منها شيء قيل: قد غيرت السنة وقد أتى الناس منكرا).

لقد بويع الخليفتان من قريش ورفعا شعار (حسبنا كتاب الله) في قبال السنة النبوية حيث تصرفوا فيها باجتهاداتهم منعا وكتمانا وتغييرا وسمي ذلك ب (سيرة الشيخين) وبويع عثمان على التقيد بها. وفتحت البلاد شرقا وغربا

قال الامام على النَّلِا يشرح ما جرى بعد النبي عَيَّاللهُ:

(انَّما بدء وقوع الفتن اهواء تتَّبع واحكام تبتدع يخالف فيها حكم الله يتولَّى فيها رجال رجالا، الا انّ الحقّ لو خلص لم يكن اختلاف، ولو انّ الباطل خلص لم يخف على ذي حجى، لكنّه يؤخذ من هذا ضغث ومن هذا ضغث فيمزجان فيجتمعان فيجلُّلان معا فهنا لك يستولى الشّيطان على اوليائه، ونجا الَّذين سبقت لهم من الله الحسني.

(انّى سمعت رسول الله على يقول: كيف أنتم اذا لبستكم فتنة يربو فيها الصغير ويهرم فيها الكبير يجرى الناس عليها ويتخذونها سنة فاذا غيّر منها شيء قيل قد غيّرت السّنّة وقد اتى النّاس منكرا،

ثمُّ تشتدّ البليّة وتسبى الذّريّة.

ثُمَّ اقبل بوجهه وحوله ناس من اهل بيته وخاصّته وشيعته فقال: (قد عملت الولاة قبلي اعمالا خالفوا فيها رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم متعمَّدين لخلافه ناقضين لعهده مغيّرين لسنَّته).

و كان من ابرز معالم تغيير السنة: المنع من نشر احاديث النبي ﷺ في اهل بيته البير، والنهى عن السؤال عن تفسير القرآن تحريم متعة الحج ومتعة النساء ومعاقبة المخالف وتغيير مقام ابراهيم، وامضاء التطليقات الثلاث بتطليقة واحدة، واحداث الطبقية في المناكح، والعطاء، وحصر الحكم ببطون قريش، وفسح المجال لمسلمة اهل الكتاب ان يبثوا قصص التوراة ومواعظهم بين المسلمين، ومسائل اخرى كثيرة.

وكان نتيجة ذلك: ان جَهلَ مسلمةُ الفتوح اهل البيت البَيْكُ، وسنن النبي ﷺ، وتولوا الخلفاء من قريش بصفتهم انهم يقودون الى الله، وتثقفوا بثقافة التوراة التي نقلها اليهم مُسلمة اهل الكتاب حين فسح لهم المجال الخلفاء من قريش وهي ثقافة قد اصابها الكثير من التحريف.

#### ثالثًا: نهضة على الله الاحيائية للسنة النبوية وهداية النصف الشرقي من مسلمة الفتوح الى سنة النبي عَيْنَا وولاية على النَّيْلِ (سنة ۲۷ الى ٤٠هجرية)

قال الامام على الله «أيها الناس، أنا الذي فقأت عين الفتنة ولم يكن ليجترئ عليها غيري. وأيمُ الله لو لم أكن فيكم لما قوتلَ أهلَ الجمل ولا أهلَ صفين ولا أهلُ النهروان. وأيم الله لولا أن تتكلموا وتدعوا العمل لحدثتكم بما قضى الله على لسان نبيه صلى الله عليه وآله لمن قاتلهم مستبصرا في ضلالتهم عارفا بالهدى الذي نحن عليه».

(الفتنة) هي التي اشار اليها النبي عَيْنَ بقوله (كيف أنتم إذا لبستكم فتنة...). وقوله المالي (ولم يكن ليجترئ عليها غيري) أي لم يكن الانصار ولا مسلمة الفتوح ليستطيعوا ان يقفوا امام عملية تعطيل السنن وتحريفها من قبل قريشُ الحاكمة باسم الاسلام ولا مسلمة الفتوح من قبيل تحريم متعة الحج والعقوبة عليها، فانه ليس يقدر ان يحيى متعة الحج ويعلن للامة انها سنة النبي ﷺ وان التحريم راي شخصي من عمر ثم عثمان الا على الله الذي عينه النبي ﷺ وليا على الامة بأمر الله تعالى ؛ وجعل ولايته كولايته ﷺ. الذي كلفه بالنهضة لإحياء سنته من بعده وهداية مسلمة الفتوح اليها، روي عن ابن عباس، قال: لما نزلت ﴿إِنَّما أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ وضع عَيَّا الله يده على صدره، فقال: «أنا المنذر ولكل قوم هاد»، وأومأ بيده إلى منكب على، فقال: «أنت الهادي يا على، بك يهتدي المهتدون بعدي».

وقوله (وأيم الله لو لم أكن فيكم لما قوتل أهل الجمل ولا أهل صفين ولا أهل النهروان): والسر في ذلك ان الذي يقود معركة الجمل هي ام المؤمنين عائشة وطلحة والزبير وصحابة قرشيون اخرون كان مسلمة الفتوح يرونهم اولياء نعمتهم في الدين، وكذلك اهل صفين اما اهل النهروان فهم القراء واصحاب الجباه السود من العبادة ولكنهم بالقياس الى على اليِّلإ فانه اكثر عبادة منهم، واسبقهم طرا الى التصديق بالني الله مضافا الى ذلك فان عليا كانت لديه عهود من النبي بقتال هذه الاصناف. وقد اخبر القرآن بذلك في قوله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنوا مَن يَرِتَدَّ مِنكُم عَن دينِهِ فَسَوفَ يأتِي اللَّهُ بَقَومٍ يُحِبُّهُم وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَّةٍ عَلَى المُؤمِنينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الكافِرينَ يُجاهِدونَ في سَبيلِ اللَّهِ وَلا يَخافُونَ لَومَةَ لائِم ذلِكَ فَضلُ اللَّهِ يُؤتيهِ مَن يَشاءُ والله والله والله والله عليم المائدة / ٥٤، وقوله (من يرتد منكم عن دينه) أي من ينقلب على عقبيه، وهم الذين قال عنهم النبي عَيْلِيُّ في احاديث الحوض «فيحلؤون عن الحوض فأقول أي رب اصحابي فيقال انك لا تدري ما احدثوا بعدك انهم لا يزالون مرتدين على ادبارهم القهقري...» قوله (فسوف يأت الله بقوم يحبهم ويحبونه) قال الطبرسي في مجمع البيان "هم أمير المؤمنين على عليه السلام وأصحابه، حين قاتل من قاتله من الناكثين، والقاسطين، والمارقين، وروى ذلك عن عمار، وحذيفة، وابن عباس، وهو المروي عن أبي جعفر، وأبي عبد الله عليه السلام".

قوله (مستبصرا في ضلالتهم عارفا بالهدى الذي نحن عليه) (ضلالتهم) هي تغييرهم للسنة النبوية بتحريهم متعة الحج ومتعة النساء وتغييرهم مكان مقام ابراهيم وغيرها وبدعهم في صلاة التراويح والطلاق والوضوء والصلاة وغيرها. و(الهدى الذي عليه على الثيلا واصحابه) هو عملهم بالسنة النبوية وتقيدهم بها.

قال مالك الاشتر يخطب في اصحابه في معركة صفين يحثهم على الاستبسال والقتال: "إن هؤلاء القوم والله لن يقارعوكم إلا عن دينكم، ليطفئوا السنة، و يحيوا البدعة، ويدخلوكم في أمر قد أخرجكم الله منه بحسن البصيرة". (ابن مزاحم المنقري، وقعة

وقوله (لن يقارعوكم الاعن دينكم) أي يقاتلونكم لأجل ان يردوكم عن دينكم القهقري ويدخلوكم في ضلالتهم التي اخر جكم الله منها، وقوله (بحسن البصيرة) يشير الى قوله تعالى ﴿قَد جاءَكُم بَصائِرُ مِن رَبِّكُم فَمَن أَبِصَرَ فَلِنَفسِهِ وَمَن عَمَى فَعَلَيها وَما أَنا عَلَيكُم بِحَفيظٍ ﴾ الأنعام / ١٠٤، وقد ابصر اصحاب احد من الناس» واولئك شعارهم حسبنا كتاب الله مفصولا عن السنة وقد غيروها باجتهاداتهم وأرائهم.

نجح على الميلاً في احياء السنة النبوية حين نهض سنة ٢٧هـ واحياء حج التمتع واحاديث النبي عَيِّاللهُ في اهل بيته المَي الناس في النصف الشرقي من البلاد الاسلامية مدى مخالفة السلطة القرشية لسنة النبي النهي الم وصارت الكوفة مركز هذه النهضة الاحيائية، وبرز على النَّلا في النصف الشرقي من مجتمع مسلمة الفتوح اماما ووليا هاديا كما نصبه الني في الغدير يدعو الى سنة النبي عَيَالله وبرز معاوية في الشام قائدا يدعو الى سيرة الشيخين وتطبيقات عثمان لها.

#### رابعا: ٤١ هـ ٥٠٠ هـ صلح الامام الحسن الصلا يعالج الانشقاق الاموى ويهدي النصف الغربي من مسلمة الفتوح الى سنة النبي عَيَّاللَّهُ وولاية على النَّالِيُ

استشهد على النِّلا على يد الخوارج وبايع اهل العراق الحسن بن على سبط رسول الله ﷺ على الكتاب والسنة، وبايع اهل الشام معاوية على سيرة الشيخين وتطبيقات عثمان لها. ثم عرض معاوية على الامام الحسن الجُّلا صيغة من الصلح هي ان يبقى كل واحد على بلده وان يجمد القتال، ورأى الامام الحسن عليِّ إنَّ اجابة معاوية على ذلك سوف يكرس الانشقاق في الامة، ويبقى اهل الشام على جهلهم بسنة النبي ﷺ وولاية على التلا الهادية، ولم يجد الحسن المي طريقا لتفهيم اهل الشام بذلك الابتوحيد الدولة ليختلط الناس مع بعضهم البعض مع امان الجميع، وليس من طريق الى تحقيق ذلك الابتنازله المشروط عن الحكم لمعاوية، ومن ثم عرض على معاوية ان يسلمه حكم العراق لتكون الامة موحدة بشرط ان يحكم بالكتاب والسنة فقط دون سيرة الشيخين، وان يكون الحكم للحسن اليلا من بعده وان حدث حدث بالحسن فيكون الامر للحسين اليا وليس لمعاوية ان يعهد الى احد من بعده، وشروط اخرى تضمن لشيعة على السلاحقوقهم. وطار معاوية فرحا بذلك. وتحقق الامان للناس عشر سنوات وصار كل واحد منهم يتعبد بالطريقة التي يعتقد بها، فهناك من يحج حج التمتع وهناك من يمتنع عنه فيحج حج الافراد، وعرف وجوه اهل الشام من خلال استضافات معاوية لوجوه شيعة

على النَّالِ في العراق وحواراته معهم في بلاطه كما عرف عامة اهل الشام من خلال مواسم الحج والعمرة واختلاطهم مع العراقيين احاديث النبي ﷺ في اهل بيته التيكِيُّ. منها حديثه عَيْنِ في الغدير: «من كنت مولاه فهذا على مولاه اللهم وال من والاه وعاد من عاداه وانصر من نصره واخذل من خذله». وحديث المنزلة. وحديث الكساء. كما عرفوا أخبار حج التمتع التي حاولت السلطات القرشية والإعلام الأموي الكاذب التعتيم عليها ووصف حركة على الله المجاه إحياء حج التمتع بالإفساد في الدين، وعرفوا أنَّ علياً قد أحيا الحج الذي جاء به النبي ﷺ وهو حج التمتع. كما عرفوا أخبارًا أخرى كثيرة تتصل بسنن النبي عَيْنِ التي عملت قريش المسلمة على تغييرها أو التعتيم عليها.

وعرفوا وصف ضرار له بل سمعوه منه في بلاط معاوية حين طلب منه أن يصفه قائلاً: "كان والله بعيدَ المدى، شديدَ القوى، يقول فصلاً، ويحكم عدلا، يتفجُّرُ العلمُ من جوانبه، وتنطقُ الحكمَةُ من نواحيه، يستوحشُ من الدنيا وزَهرتها، ويأنسُ باللَّيل ووحشته، غزيرَ العَبرة، طويلَ الفكرة، يُعجبُه من اللِّباس ما قَصُر، ومن الطِّعام ما خَشُن. كان فينا كأحدنا، يجيبُنا إذا سألناه، وينبئُنا إذا اِستفتيناه، ونحن والله مع تقريبه إيانا وقُربه منّا لا نكاد نكلُمه هيبةً له. يعظم أهل الدين ويُقرِّب المساكين. لا يطمع القَويُّ في باطله، ولا ييأسُ الضعيفُ من عدله، وأشهدُ لقد رأيتُه في بعض مواقفه، وقد أرخى الليلُ سدولَه، وغارت نجومُه، قابضاً على لحيته، يتململُ تململَ السَّليم، ويبكي بكاء الحزين، ويقول: يا دنيا غُرّي غيري، أبي تَعرضَّت أم إلى تَشوَّفت. هيهات هيهات قد باينتُك ثلاثاً لا رجعة لي فيها، فعُمرك قصير وخطرك حقير. آه من قلة الزاد وبعد السفر ووحشة الطريق". وشهدوا من معاوية بعد هذا الوصف نزف دموعه على لحيته وقوله: رحم الله أبا حسن كان والله كذلك. وسمعوا جواب ضرار حين سأله معاوية: عن حزنه على على. قال: حزن من ذبح ولدها في حجرها (ابن عبد البر في الاستيعاب، ج٢ص٢٥). وشهد معاوية للعراقيين بالوفاء لعلى وبفقههم وجرأتهم.

وهكذا تجانست رؤية المسلمين لعلى اليِّلا من خلال انتشار الاحاديث النبوية فيه ومن خلال سيرته العملية التي احيا فيها سنة النبي ﷺ وصار مسلمة الفتوح متساوين في ذلك مع مجتمع الصحابة سنة عشر هجرية يوم الغدير ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حي عن بينة.

#### وخلاصة الامر في مفاصل الفترة الزمنية الآنفة ١٠هـ - ٥٥هـ:

🚺 ان المسلمين في غدير خم /وهم مائة الف او يزيدون/ في الثامن عشر من ذي الحجة سنة ١٠ للهجرة قد سمعوا مباشرة وصية النبي عَيْلِيٌّ في قوله: (يوشك ان ادعى فأجيب اني تارك فيكم الثقلين ما ان تمسكتم بهما لن تضلوا كتاب الله وعترتي اهل بيتي، ثم قال الله مولاي وانا مولى المؤمنين ثم اخذ بيد على فرفعها وقال: فمن كنت مولاه فهذا على مولاه اللهم وال من والاه وعاد من عاداه). وفهموا منها ان وليهم الله عز وجل ورسوله ﷺ وعلى اللهِ وان طاعة على النَّلِا هي طاعة النبي عَيَّاللهُ وان طاعة النبي عَيَّاللهُ هي طاعة الله عز وجل، وبعبارة اخرى ان القرآن يدعو الى طاعة اوامر الله عز وجل ولا

تعرف الكثير منها الا من خلال سنة النبي عَيَّاللهُ فيجب اطاعة النبي عَيَّاللهُ وبها تكون الهداية، وان ادامة هذه الهداية تتم باتباع على الله الان عليا الله باب مدينة العلم المتقيد حرفيا باتباع اوامر الني الشيئ مع طهارته المنصوص عليها، ومن ثم كان النبي ﷺ يدعو لمن يتبع عليا الله عنه الله عز وجل ولمن يخالف عليالمائيلًا بان يعاديه الله عز وجل، كما عرفوا ان الاسلام قد هدم الطبقية الدينية القرشية ورفع شعار (ان اكرمكم عند الله اتقاكم) وساوى بينهم في الحقوق المدنية، فالكل سواء في العطاء والمؤمن كفئ المؤمنة فلا اعتبار للأحساب والانساب.

\Upsilon في اواخر صفر سنة ١١هجرية أي بعد سبعين يوما من واقعة الغدير نقضت قريش المسلمة ومن معها من الانصار عهد النبي عَيَالِيُّ في على النَّالِا بصفته الولى بعده بنص منه عَيْنَ واجتمعوا في سقيفة بني ساعدة والنبي عَيْنَ اللهُ بعد لما يدفن يتداولون من يكون خلفا له وغلبت قريش الانصار بقول ابي بكر: (ان هذا الامر لن تعرفه العرب في غير قريش) مع ان الاسلام جاء بهدم مكانة قريش في الجاهلية وشيد بيت الني الني الله وعترته، وهكذا ارتدوا على ادبارهم القهقري الى الجاهلية وغيروا سنن النبي ﷺ وفتحت البلاد شرقا غربا على الضلال، وتربى مُسلمة الفتوح على تولي سيرة الشيخين بدلا من سنة النبي عَيْنِيا ونُسى امر اهل بيته الله فيرزت الطبقية الدينية من جديد لقريش واضيفت اليها الطبقية السياسية وصار الذي يليهم في الفضل هم العرب وجعلوهم جنود الفتح وولوهم الولايات الصغرى وتركوا الاعمال الخدمية والمهنية لأهل المدن بشكل عام.

😙 نهض على الله سنة ٢٧هجرية واحيا حج التمتع وحديث الغدير ثم بويع في ١٨ من ذي الحجة سنة ٣٥هـ بعد ان قتلت قريش الخليفة عثمان لاختلافها معه وانشقاقها عليه. وألغى الطبقية بين الناس وساوى بينهم في العطاء والزواج، والمسلمون حيثما كانوا هم طبقة واحدة: اكرمهم عند الله

اجتمعت قريش واتباعها على حرب على الله في الجمل وصفين والنهروان، واستشهد على النِّل وقد انفتح النصف الشرقي من البلاد الاسلامية على على الله بصفته امام الهدى يهدي الى سنة النبي الله فاخذ بقوله من شاء ان يتخذ الى ربه سبيلا وصارت الكوفة مركز الهداية، وبقيت الشام مركز الضلالة وقد رفع معاوية شعار سيرة الشيخين مع لعن على التُّلا والبراءة منه مع احاديث كذب وضعها القصاصون لتكريس رؤية ان عليالماليلا وشيعته مفسدون في الدين والدين يهدر دماءهم ويحل اموالهم، ثم حول معاوية جيش الشام الى سرايا تغير على اطراف الكوفة تنهب وتقتل وتشرد.

استشهد على الله الحبارية، وبايع اهل العراق واهل الحجاز 🗅 واليمن وايران وما والاها ولده الحسن اليَّلِ بصفته الامام الهادي بعد النبي عَيَّلِيُّهُ، وبايع اهل الشام وأهل مصر وما والاها معاوية / بصفته ثقة عمر وعثمان /على سيرة الشيخين، ثم بادر معاوية في عرض الصلح على الحسن اليُّلاِ وحقن الدماء بان يحكم كل اطراف البلاد التي بايعته وراى الحسن لمايلًا ان ذلك سوف يكرس الانشقاق في الامة وجهلها بسنة النبي ﷺ واحاديثه ﷺ في على النَّهِ مضافا الى تكريس الطبقية الدينية والسياسية فعرض الحسن النَّهِ

على معاوية صيغة اخرى تجعل الحكم واحدا على الكتاب والسنة فقط، وعلى ذكر على الله وترك لعنه وامان الناس، وحريتهم في التعبد، والرواية عن النبي الله الله واستجاب معاوية عشر سنوات وصار مسلمة الفتوح في الشرق والغرب سنة ٥٠هـ كمجتمع الصحابة سنة ١٠هجرية بلحاظ حديث الغدير ومعرفة ولاية على الهادية الى سنة النبي النها وإن الخلفاء كانوا قد غيروا سنن النبي عَلَيْواللهُ عن عمد.

🚺 استطاع على اللهِ بنهضته مدة ثمان سنوات وحكومته مدة خمس سنوات وابنه الحسن الي بصلحه مدة عشر سنوات أي مدة ثلاث وعشرين سنة ان ينشرا سنة النبي الله في مجتمع مسلمة الفتوح ويحررا الناس من الطبقية المقيتة لقريش المسلمة ويعالجًا فتنتها، كما نشر النبي عَيِّلَا اللَّهُ سنته في مجتمع الصحابة خلال ثلاث وعشرين سنة ويعالج فتنة قريش المشركة وطبقيتها الدينية بعد موت عبد المطلب حين غيرت دين ابراهيم. وصار على الله أنه مجتمع مسلمة الفتوح رمزا للهداية الى سُنة النبي ﷺ كما كان موقعه زمن النبي ﷺ شريك النبي في رمزية الهداية الى دين ابراهيم (الا ان موضعي مّن رسول الله صلَّى الله عليه واله وسلم بعد وفاته كموضعي منه أيام حياته) (انا من رسول الله كالصنو من الصنو والذراع من العضد. ).

خامسا: ٥٠ إلى ٣٠هـ معاوية يغدر بالحسن الله ويفرض سيرة الشيخين ويضل الجيل الجديد من الامة عن سنة النبي ويربيه على لعن على الله بوصفه ملحدا في الدين وعلى تولى بنى امية بوصفهم هداة الى الله.

لم يكن معاوية لتخفى عليه اهداف الحسن الله من وراء الصلح، ولكنه اضمر الغدر ثم احياء سيرة الشيخين في الحكم مع اضافة لعن على الله وطمس ذكره الابسوء مع رفع شأن معاوية ويزيد ووصفهم انهم الهداة بعد الخلفاء الثلاثة.

ولم يُطق معاوية نجاح خطة الحسن الي وظهور اثارها خلال عشر سنوات في الامة كلها فقد برز الحسن في مدينة جده مرجعا دينيا واماما في عمل الخير لا يدانيه احد في عصره، قال محمد بن إسحاق: ما بلغ احد من الشرف بعد رسول الله مَيْنَا أَنهُ ما بلغ الحسن بن على الله الله على باب داره فإذا خرج وجلس انقطع الطريق فما يمر احد من خلق الله الا جلس إجلالا له فاذا علم قام ودخل بيته فيمر الناس. ونزل عن راحلته في طريق مكة فمشى فما من خلق الله احد الا نزل ومشى حتى سعد بن أبي وقاص فقد نزل ومشى إلى جنبه. (المجلسي، بحار الانوارج ٢٦ ص ٢٥٤ نقلا عن المناقب) لقد احيا الحسن الميلاً سيرة ابيه على الله وتميزه في العلم وكل اعمال الخير الذي كان يقول (ينحدر عني السيل ولا يرقى الى الطير).

وادرك معا وية انه اذا توفي وتسلم الحسن الله بعده حكم الامة سوف لن يبقى له ولا للثلاثة من قبله اثر في المجتمع الا الذكر السيء، فقرر معالجة الموقف، وليس امامه الا الغدر بالحسن اليُّلاِّ فدس له السم ثم نقض شروطه شرطا شرطا واحيا سيرة الشيخين في الحكم واعاد لعن على المِّلا في الامة بصفته مفسدا في الدين، ويريد به سيرة الخليفتين التي ادخلت في الدين قهرا على

الامة، وهو واقع حال نهضة على المنافع فقد كشف للامة ان سيرة الشيخين هي آراء شخصية خالف بها الشيخان سنة الني ﷺ فتخلى عنها من تخلى زمن النبي عَيْنَ فِي من شاء ان يبقى عليها، واي افساد في دين الخليفتين اكثر من هذا واستعار معاوية دور على التلا الاحيائي للسنة، فتقمصه في احياء سيرة الشيخين واصفا عليا الله به، قال على يصف الخلفاء من قبله به، قال أبو عثمان الجاحظ أن معاوية كان يقول في آخر خطبة الجمعة: اللهم إن أبا تراب الحد في دينك، وصد عن سبيلك فالعنوه لعنا وبيلا، وعذبه عذابا أليما وكتب بذلك إلى الآفاق، فكانت هذه الكلمات يشاربها على المنابر) (شرح النهج ٥٦/٤).

واضاف الى ذلك المنع من نشر فضائل على الله ومعاقبة الممتنع اشد عقوبة، ووضع احاديث في فضائل الشيخين وعثمان ومعاوية ويزيد.

قال المدائني: كتب معاوية الى قضاته وولاته في الامصار ان لا يجيزوا لاحد من شيعة على الله الذين يروون فضله ويتحدثون بمناقبه شهادة. ثم كتب ايضاً: انظروا من قامت عليه البينة انه يحب علياً واهل بيته فامحوه من الديوان. ثم كتب كتابا آخر من الهمتموه ولم تقم عليه بينة فأقتلوه !. ثم كتب: (أن برئت الذمَّة ممَّن روى شيئاً من فضل أبي تراب وأهل بيته) ثم كتب إلى عُمّاله: (إنَّ الحديث في عثمان قد كَثُر وفَشا في كل مصر وفي كل وجه وناحية فإذا جاءكم كتابي هذا فأدعوا الناس إلى الرواية في فضائل الصحابة والخلفاء الأوّلين ولا تتركوا خبراً يرويه أحد من المسلمين في أبي تراب إلاَّ وتأتوني له في الصحابة فإنَّ هذا أحبُّ إلى وأقرُّ لعيني وأدحض لحُجَّة أبي تراب وشيعته وأشدُّ عليهم من مناقب عثمان وفضله). فقُرئت كتبه على الناس فرويت أخبار كثيرة في مناقب الصحابة مفتعلة لا حقيقة لها. حتى انتقلت تلك الأخبار والأحاديث إلى أيدي الديانين الذين لا يستحلون الكذب والبهتان فقبلوه ورووها وهم يظنون إنها حق، ولو علموا إنها باطلة لما رووها ولا تدينوا بها. (ابن ابي الحديد شرح نهج البلاغة ج ١١ص ٥٤-٤١). وتربى على ذلك الجيل الجديد من المسلمين شرق الارض وغربها الا من رحم ربك.

واخيرا فرض على الامة بيعة ولده يزيد خليفة يقودهم الى الله ويشفع لهم عنده مستعيرا ما جرى في غدير خم من تعيين على اليُّلإ اماما وهاديا وشفيعا يقودهم الى الله ونصب خيمة لبيعته.

تربى الجيل الجديد من عمر ١٥ سنة الى عمر ثلاثين سنة على ان ائمة الهدى هم الخلفاء الثلاثة من قريش ثم معاوية مقرونا بلعن على بوصفه رمز الضلالة. ثم انضاف اليهم يزيد سنة ٥٦هـ حين اخذت له البيعة من غالبية الناس من كل الاعمار.

صار معاوية بذلك نظير السامري في بني اسرائيل حين صنع لهم العجل وقال لهم هذا الهكم واله موسى. كذلك معاوية قال للامة هذا يزيد خليفتكم خليفة الله عليكم وعليكم وعلى الحسين اليُّلا مبايعته ومن مات من دون بيعته مات ميتة جاهلية. ولم يكن عند يزيد اثارة من علم ولا سابقة من جهاد ولا تأييد الهي ليكون قائدا الى الله، بل حب ابيه له دفعه الى ترشيحه لهذا الموقع (قال معاوية وقد ضربه اللقو اخشى ان تكون عقوبة عجلت لي ولولا هواي في

يزيد لأبصرت رشدي).

وقد انبأ امير المؤمنين على اليُّلا عن فتنة بني امية بما عنده من اخبار نبويّة عنها بكلمات كثيرة منها:

قال امير المؤمنين الميلا: (الا وان اخوف الفتن عندي عليكم فتنة بني أمية، فإنها فتنة عمياء مظلمة: عمت خطتها، وخصت بليتها، واصاب البلاء من ابصر فيها، واخطأ البلاء من عمى عنها.... ترد عليكم فتنتهم شوهاء مخشية، وقطعا جاهلية، ليس فيها منار هدى، ولا علم يرى نحن اهل البيت منها بمنجاة، ) (نهج البلاغة /الخطبة ٩٣).

وقال الله إن (وَ إِنَّهُ سَياتي عَلَيكُم مِن بَعدي زَمانٌ - لَيسَ فيهِ شَيءً أَخفَى مِنَ الحَقِّ - وَلا أَظْهَرَ مِنَ الباطِل- وَ لا أَكْثَرَ مِنَ الكَذِب عَلَى اللهِ وَ رَسولِهِ- وَ لَيسَ عِندَ أَهل ذَلِكَ الزَّمان سِلعَةً أَبورَ مِنَ الكِتاب- إذا تُلى حَقَّ تِلارَتِهِ- وَلا أَنفَقَ مِنهُ إذا حُرِّفَ عَن مَواضِعِهِ- وَلا في البلادِ شَيَّ أَنكَرَ مِنَ المَعروفِ- وَ لا أَعرَفَ مِنَ المُنكر- فالكِتابُ يَومَثِذٍ وَأَهلُهُ طَريدانِ مَنفيّان - وَصاحِبان مُصطَحِبان في طَرِيق واحِدِ لا يُؤويهما مُؤو - فالكِتابُ وَأَهلُهُ في ذَلِكَ الزَّمانِ في النّاسِ وَ لَيسا فيهم- وَ مَعَهُم وَ لَيسا مَعَهُم- لِأَنَّ الضَّلالَةَ لا توافِقُ الهُدي وَ إِن اجتَمَعا- فاجتَمَعَ القَومُ عَلَى الفُرقَةِ- وَ افتَرَقوا عَلَى الْجَماعَةِ كَانَّهُم أَئِمَّةُ الكِتابِ- وَ لَيسَ الكِتابُ إِمامَهُم- فَلَم يَبقَ عِندَهُم مِنهُ إِلَّا اسمهُ- وَ لا يَعرفونَ إِلَّا خَطَّهُ وَ زَبرَهُ- وَ مِن قَبلُ ما مَثَّلوا بالصَّالِحِينَ كُلَّ مُثلَةٍ- وَ سَمُّوا صِدقَهُم عَلَى اللهِ فِريَّةً وَجَعَلوا في الحَسنَةِ عُقوبَة السَّنَّئَة.)..

سادسا: ٦٠ إلى ٦١ هـ نهضة الحسين على لإحياء الامر بالمعروف والنهى عن المنكر وهداية الجيل الذي اضله معاوية. وتحرير الكوفة من سيطرة بني امية لتنطلق بمشروع على الله من جديد.

كان الحسين الملا هو المعد الهيا في مواجهة فتنة معاوية وضلالته كما كان ابوه على الله معد الهيا ليقف امام ضلالة قريش المسلمة حين قال الله إلا (انا فقأت عين الفتنة ولم يكن ليجترئ عليها غيري).

وفي الزيارة قال الامام الصادق اللهِ:

اللَّهُمَّ إِنَّى أَشْهِدَ ان هذا الحسين وليك وابن وليك وصفيك وابن صفيك الفائز بكرامتك، أكرمته بالشهادة... وأعطيته مواريث الأنبياء وجعلته حجة على خلقك، فأعذر في الدعاء ومنع النصح وبذل مهجته فيك ليستنقذ عبادك من الجهالة وحيرة الضلالة،

وقد توازر عليه من غرته الدنيا وباع حظه بالأرذل الأدنى وشرى آخرته بالثمن الأوكس وتغطرس وتردى في هواه وأسخطك وأسخط نبيك وأطاع من عبادك أهل الشقاق والنفاق وحملة الأوزار المستوجبين للنار فجاهدهم فيك صابرًا محتسبًا، حتى سفك في طاعتك دمه واستبيح حريمه، اللهم! فالعنهم لعنا وبيلا وعذبهم عذابا أليما). وتفصيل ذلك في بحث قادم ان شاء الله تعالى.



## الخطبة الثانية لصلاة الجمعة بإمامة الشيخ عبد المهدي الكربلائي في ٢١ ذي الحجة ١٤٣٧ هـ الموافق ٢٣ ايلول ٢٠١٦ مر

بمناسبة اقتراب بداية العام الدراسي الجديد، نود ان نذكر لأعزاءنا الاساتذة والمعلمين وأولياء الطلاب بعض الامور:

ليعلم الاخوة الاساتذة في الجامعات والمدرسون والمعلمون؛ أن مهنة التعليم والتربية تمثلان في بعض جوانبهما امتدادا لمهنة الانبياء والائمة (عليهم السلام) في تعليم الناس وتربيتهم فأجعلوا مقصدكم والباعث لديكم هي النية الخالصة لله تعالى ليكون لكم بذلك الاجر في عملكم ولتجعل ساعات تعليمكم في ميزان حسناتكم.

#### ثانياً:

المأمول من الاخوة الاساتذة والمعلمين؛ ان يلتفتوا الى ان هؤلاء الطلبة امانة في اعناقهم فالآباء والامهات بل المجتمع بأكمله قد سلَّموا اليكم عقول وقلوب هؤلاء تصوغونها بما تشاءه افكاركم وتعاليمكم فأعيدوا هذه الامانة صالحة بالمبادئ والخلق الرفيع مصونة من الجهل والانحراف.

وتذكروا ان مهمتكم لا تقتصر على التعليم المهني في مجال اختصاصاتكم بل مهمتكم هي التعليم والتربية على الاخلاق الفاضلة والمواطنة الصالحة معاً فلا ثمرة للتعليم بدون الاخلاق وتربية النفس على هذه القيم، والاستاذ الاكثر تأثيراً في طلبته هو الذي يبدأ بنفسه فيربيها ويؤدبها على محاسن الاخلاق ومحامد الصفات ويترجمها الى سلوك فعلى امام طلبته ومن ذلك حسن التعامل مع الطلبة بالتواضع لهم وعدم التعالي عليهم وسعة الصدر

والتحمل لهفواتهم وسلوكهم الخاطئ احيانا وذلك بإرشادهم بالحسني والموعظة الحسنة الى السلوك الصحيح وتنبيههم على ضرورة الاهتمام باخلاقهم وسلوكياتهم كاهتمامهم بالحصول على الدرجات المتقدمة في

وعلى المعلم ان يحترم جميع الطلبة ولا يهين من لا يمتلك الذكاء العالى لتلقى العلم بل يحاول ان يعلمه كيفية تطوير قابلياته ليتقدم في مسيرته العلمية، وعليه ان يوضح للطلبة ان النجاح في الدراسة مهم لكنه جزء من النجاح الاكبر المطلوب في الحياة الا وهو بناء العلاقة الصحيحة مع الله تعالى ومع بقية افراد المجتمع وامتلاك الشعور بالمسؤولية في أي موقع كان بعد التخرج والقدرة على النجاح فيه وبناء الاسرة الصالحة وخدمة المجتمع بصورة صحيحة.

#### ثالثاً:

تذكر ايها الاستاذ وايها المعلم ان لديك ابناء يدرسهم اساتذة ومعلمون مثلك فأحسن التعليم والتربية لتلاميذك وابذل كل ما بوسعك للارتقاء بمستوياتهم العلمية يقيض الله تعالى لأبنائك معلمين يحسنون اليهم فالجزاء من جنس العمل.

وتذكر ان بين يديك جيل المستقبل الذي هو امل مجتمعك فأشعرهم بذلك وبث في روحهم العزيمة والهمة والاندفاع للتعلم وحبب اليهم وطنهم وايقظ فيهم النخوة والحمية ليكونوا بناة صالحين لهذا الوطن وقادة امناء لهذا الشعب.

وتذكر ان اوقات الدوام هي حق للطلبة والتلاميذ وعليك استفراغها لتعليمهم وتربيتهم وليس لك ان تنتقص من حقهم شيئاً، ان تأخرك عن الدوام ولو قليلاً او خروجك من المدرسة قبل نهايته خلافاً للتعليمات او غيابك عن بعض الحصص التعليمية من دون عذر يعتبر تخلفاً عن عقد توظيفك والوفاء بالعقود واجب شرعاً واخلاقاً.

المأمول من وزارة التربية ان توفر مستلزمات الدراسة والتعليم لجميع المؤهلين لذلك وتعمل على تطوير قدرات المعلمين والمدرسين والاستفادة من البحوث المقدمة من الباحثين المتخصصين لتحديث اساليب التدريس، ودراسة اسباب هبوط المستوى العلمي وانخفاض نسب النجاح بصورة حادة في بعض المدارس.

وعلى الاجهزة التربوية المعنية خلق جهاز تعليمي وتربوي قادر حقاً على اداء هذه الرسالة العظيمة وذلك بتوفير الرغبة الصادقة والحقيقية للمعلمين لمهمة التعليم والايمان برسالة العلم والقدرة على حملها والاخلاص في اداء الواجب فان الاندفاع والرغبة لدى المعلم والاستاذ تنعكس بكل تأكيد على التلاميذ الذين يتولى تربيتهم وتعليمهم وبذلك ينشط التلاميذ ويجعلهم يقبلون على الدرس بجد واشتياق..

ونوجه كلامنا لأولياء الامور من الاباء والامهات فنقول ان توفير فرصة التعليم لأبنائكم من ضروريات الحياة وليس من كمالياتها ولا يصح ان يجعل ضعف الامكانات ومحدودية الدخل المالي مبرراً لعدم توفير هذه الفرصة لهم، توكلوا على الله تعالى واطلبوا منه العون والتسهيل ليعينكم على تحمل اعباء ذلك وفتح السبل امامكم لتعلم ابنائكم، فان الله تعالى عند حسن ظن عبده به وهو رازقكم ومعينكم في ذلك.

واذا كانت الضرورة تستلزم عمل ابنائكم لفقد رب الاسرة او عجزه عن العمل ونحو ذلك فامنحوهم فرصة تقسيم اوقاتهم وجعل بعضها للعمل وبعضها للدراسة كما كان عليه حال الكثير من العوائل في العقود السابقة. وعليكم بالتواصل مع ادارات مدارس اولادكم فانه ضروري لنجاحهم وتقدمهم وليس من الصحيح اهمال ذلك بعذر الانشغال بأمور الكسب وهموم الحياة، بل ان من اهم واجباتكم متابعة سلوك اولادكم وتوجيههم بالأسلوب الصحيح في علاقاتهم مع الاخرين وماذا يقرأون وماذا يشاهدون ومن يصاحبون.

نسأل الله تعالى ان يوفقنا للعلم النافع والعمل الصالح وان يجعل ذلك سبيلاً للهداية والفلاح في الدنيا والاخرة انه سميع مجيب.■■





### النص الكامل للخطبة الثانية لصلاة الجمعة بإمامة السيد أحمد الصافي بتاريخ ٥ آب ٢٠١٦ مر الموافق ١ ذي القعدة ١٤٣٧ هـ

أنقل لكم نصين عن أمير المؤمنين التيلاء بما يتعلق بعمارة الأرض، ومن جملة ما قال: فأما وجه العمارة فقوله تعالى: ﴿ هُوَ أَنْشَأَكُم مِّنَ الأُرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا ﴾، فأعلمنا سبحانه أنه قد أمرهم بالعمارة ليكون ذلك سبباً لمعايشهم بما يخرج من الأرض من الحب والثمرات وما شاكل ذلك مما جعله الله تعالى معايش الخلق.

وقال أيضاً في نص آخر وهو من كتابه إلى مالك الأشتر قال: (وتفقد أمر الخراج بما يصلح أهله، فإن في صلاحهم وصلاحه صلاحا لمن سواهم، ولا صلاح لمن سواهم إلا بهم، لأنّ الناس كلّهم عيال على الخراج وأهله. وليكن نظرك في عمارة الأرض أبلغ من نظرك في استجلاب الخراج لأن ذلك لا يدرك إلا بالعمارة، ومن طلب الخراج بغير عمارة أخرب البلاد وأهلك العباد، ولم يستقم أمره إلا قليلا).

طبعاً لا يخفى على الأخوة الأعزاء أن هناك مبحث من الشارع المقدس على استثارة جميع الطاقات، وأيضاً الدخول إلى تهيئة مستلزمات المعيشة، ولعلُّ بعض الآيات القرآنية تشير إلى الضرب في الأرض، إشارة الى العمل بعنوانه العام، وهذا العمل بعنوانه العام مقوم من مقومات الفرد، ومقوم من مقومات المجتمع أو من مقومات الدولة، ولذلك كانت الأرض هي محط الخيرات دائما وإلى يومنا هذا، وترك الأرض بلا استثمار من الأمور المعيبة، وأمير المؤمنين عالتِّالإ لعلَّه قرّع بعض ولاته عندما جرّد الأرض. قال التِّيلِ له: أما بعد فقد بلغني عنك أمرٌ إن كنت فعلته فقد أسخطت ربك وعصيتَ إمامكَ وأخزيتَ أمانتكَ) بهذه الحالات الثلاث رتب الإمام عالتًا لإ عليه، فماذا فعل؟

قال التَّالْخِ: (بلغني أنك جرّدت الأرض، وأخذت ما تحت قدميكَ وأكلت ما تحت يديك، أنت إنسان لم تحافظ على مصلحة الناس، لم تحافظ على

الأموال العامة، وإنما أنت جرّدت الأرض ولم تبق لهم بقية، وإنما ماله قد أخذته أنت، فارفع إلى حسابك، واعلم أن حساب الله أعظم من حساب الناس.. والسلام).

سبحانه وتعالى أنه قد أمرهم بالعمارة فيكون ذلك سبباً لمعايشهم، ولاحظوا أخواني الدقة في التعبير، والقرآن الكريم يقول: (انشأكم من الأرض واستعمر كم)، فالإنسان إذا لم يعمر الأرض فحقيقة يكون كما يقول الإمام التَّالْإِ: لقد عصيت وأخزيت وخذلت، وهذا التعمير مبنيّ على معايش الناس وأرزاق الناس هي قائمة على إعمار الأرض، وعمارة الأرض لا شك تحتاج إلى أناس يقدرون هذه الأرض بتعميرها،

أمير المؤمنين للتَّالِمْ عندما كتب عهده إلى مالك وقد ذكرنا في الخطب السابقة فقرات متعدّدة من هذا الكتاب والعهد، لم يصب اهتمامه على أمر الخراج، وهذا الكلام من أمير المؤمنين بعض من جاء بعد أمير المؤمنين على طول التاريخ نجد أن من تصدى للأمور اهتموا بالخراج دون إعمار الأرض، وفعلاً فهم لم يمكثوا إلا قليلا، قوام الدولة باصطلاحاتنا الحديثة اقتصاد الدولة مبنى على استغلال هذه الخيرات، ونلاحظ ذلك من النص لمالك (رضوان الله تعالى عليه) قال عاليًّا ﴿: (وتفقد أمر الخراج لما يصلح أهله) أي تفقد ميزانية الدولة، والخراج المال الذي يؤخذ ضريبة ويأتي إلى بيت المال ويوزّع إلى مستحقه أو مصالح الدولة، ويقول: (فإن في صلاحه وصلاحهم صلاحاً للناس، فالمقوم هو إذا صلح الخراج وصلح الناس المقيمين عليه فغيرهم يصلح، والصلاح لمن سواهم، لاحظوا، (ولا صلاح لمن سواهم إلا بصلاح الخراج وصلاح أهل الخراج)، إما إذا فسدا أو قلّا فلا شك لا يمكن أن تصلح الحال، فاقتصاد خاوي وأموال تسرق وأرض

لا تعمّر هذا أمر لا يقبل به أمير المؤمنين السَّلْإِ، لاحظوا قال: لأن الناس كلهم عيال على الخراج وأهله، فالناس تريد أن تقتات فلابد من استثارة هذه الأرض، وأنت يا مالك عامل ووالى وعليك الاهتمام بهذا الأمر، ثم أمره بهذا النص وهو دستور مهم جداً لمن يريد أن يطوّر اقتصاد بلده، قال: (وليكن نظرك في عمارة الأرض) ابحث عن عمارة الأرض، فجّر العيون والأنهار وابحث عن الزراعة والمصانع كل بحسبه وبوقته (وليكن نظرك في عمارة الأرض أبلغ من نظرك في استجلاب الخراج)، لا تكن عينك على الدينار والدرهم فقط، ولكن اهتم بعمارة الأرض، اذهب إلى الأرض وعمّرها لأن ذلك الخراج لا يدرك إلا بالعمارة، فمن أين لك الخراج ولا توجد عمارة؟، ولاحظوا اخواني هذا النص (ومن طلب الخراج بغير عمارة) أي بلا عمل ولا يعمر (ومن طلب الخراج بغير عمارة أخرب البلاد وأهلكَ العباد)، هذا الأثر عجيب يذكره الإمام عليَّالإٍ، فالمسألة لا تكن أثر شخصي وجزئي وإنما قال (أخرب البلاد وأهلك العبادة) لذلك تكون خربة مع أنها غنية لكن لا توجد عقول تحاول أن تستثمر وتعمّر الأرض، فالنتيجة البلاد ستخرب والعباد سيهلكون، (ولم يستقم أمره إلا قليلا)، لأنه واقعاً لا يعرف كيف يعيش؟

أخوتى... قبل الختام أحب أن أنقل لكم قصةً جديرةً بأن تلقى، هناك شخص أسمه (أمجد) وأتحدث بالأسماء، هذا الشخص (أمجد عبد سالم) خطب امرأةً وهذه الخطبة استمرت لخمس سنوات وهذه الفتاة هي الوحيدة لأهلها، فأهلها يظنون بها عزيزة عندهم، وحاولوا أن يشرطوا شروطاً وهو لم يمل من القضية، وهذا الشخص من أهالي الناصرية، وخطب

المرأة وبالنتيجة الأهل وافقوا بعد فترة خمس سنوات أو أقل، البنت أذكر اسمها (زهراء صفاء)، وهي من أهل الديوانية، خلال هذه الفترة (الخطبة) ذهب أمجد إلى جبهات القتال، وفي يوم (٣١/ ٧/ ٢٠١٦) أصيبَ بمنطقة الخالدية، والإصابة كانت بليغة وبُترت كلتا رجليه، الآن الرجل يسمعني وهو في المستشفى، وهو رجل موضوعي، فبعد هذه الإصابة أفاقَ وطلب من أهله أن يعتذروا لهذه المرأة (خطيبته) نسبة لوضعه الخاص، وعندما وصل الخبر إلى أهل البنت، وسمعوا بإصابته فالنتيجة كانت على عكس ما ظنّ هو، فالأهل أصرّوا (الحديث بحاجة إلى مشاعر فبعض الكلمات تعجز عن وصف حقيقة عن بعض ما عندنا من طاقات وبعض ما عندنا من نفوس وبعض ما عندنا من قلوب ومن سخاء في النفس، وحقيقة هذا الوطن فهي رجال وفيه نساء وعوائل وضروري على القائمين أن يلتفتوا

النتيجة كانت أن الأهل قالوا نعقد القران في المستشفى، وجاءوا فعلا قبل يومين وانعقد القران في المستشفى، بعد خمس سنوات، ولكن لأنه تعامل مع البلد، والمهم أن هذه هي الرجولة وهذه هي المواقف الإنسانية الحقيقية، وأنا من هذا المكان أدعو واقعاً جميع المتصدّين أن يوثقوا ويلتفوا، ونحن ندعو لهذه العائلة الكريمة التي قبلت وتشرّفت بأن هذا الرجل الذي أوصى أن تكون قدماه فداء للعراق، ولا نقدر إلا ندعو له وللعائلة وندعو الله أن ين عليه بالعافية وأن يجعلها أسرة كرية منتجة للذرية الصالحة للدفاع عن البلد وعن كل المقدسات. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد وآله الطيبين الطاهرين. ■■





## توصيات عامّة من المرجعية الدينية العليا للخطباء والمبلّغين في شهر محرّم الحرام لعام ١٤٣٨ هـ

بسم اله الرحمن الرحيم

وصلى الله على محمد واله الطيبين الطاهرين

((ذلك ومن يعظم شعائر الله فانها من تقوى القلوب))

يطل علينا شهر محرم الحرام ونستذكر من خلاله اعظم حركة قادها المصلحون في مجال تطوير المجتمعات وبعث ارادة الامم واصلاح الاوضاع، الا وهي الحركة الحسينية المباركة، واستذكار هذه الحركة المباركة يلقى على عواتقنا نحن اتباع الامام الحسين بن على (عليه السلام) مسؤولية كبرى وهي مسؤولية الحفاظ على استمرار هذه الحركة وترسيخ اثارها وابعادها في النفوس والقلوب، ولا يخلو انسان حسيني من نوع من مسؤولية سواء كان عالما دينيا او مثقفا او متخصصا في مجال من مجالات العلوم المادية والانسانية المختلفة، فكل منا يتحمل مسؤولية الحفاظ على هذه الثورة الحسينية المباركة من خلال اصلاح نفسه واهله واسرته ومن خلال قيامه بتوعية المجتمع الذي حوله بأهمية هذه الحركة وعظمة هذا المشروع الحسيني العظيم، ولكن الخطباء يتحملون المسؤولية الكبرى بلحاظ انهم يجسدون الوجه الاعلامي لحركة عاشوراء ولمشروع سيد الشهداء (عليه السلام)، ولذلك نحتاج ان نتوقف قليلا لنتساءل: هل ان المنبر الحسيني يقوم بتجسيد وتفعيل هذه المسؤولية بما ينسجم مع مقتضيات الزمان ومستجدات العصر بحيث يحقق الاثار الحسينية الشريفة في النفوس والقلوب؟

وانطلاقا من هذه النقطة نستذكر بعض الارشادات والنصائح لكل من يعلو منبر سيد الشهداء (عليه السلام):

١- تنوع الاطروحات، فان المجتمع يحتاج الى موضوعات روحية وتربوية وتاريخية وهذا يقتضي ان يكون الخطيب متوفرا على مجموعة من الموضوعات المتنوعة في الحقول المتعددة تغطى بعض حاجة المسترشدين من المستمعين وغيرهم.

٢- ان يكون الخطيب مواكبا لثقافة زمانه، وهذا يعني استقراء الشبهات العقائدية المثارة بكل سنة بحسبها واستقراء السلوكيات المتغيرة في كل مجتمع وفي كل فترة تمر على المؤمنين، فان مواكبة ما يستجد من فكر او سلوك او ثقافة تجعل الالتفاف حول منبر الحسين (عليه السلام) حيا جديدا ذا تاثير وفاعلية كبيرة.

٣- تحري الدقة في ذكر الآيات القرآنية او نقل الروايات الشريفة من الكتب المعتبرة او حكاية القصص التاريخية الثابتة حيث ان عدم التدقيق في مصادر الروايات او القصص المطروحة يفقد الثقة بمكانة المنبر الحسيني في اذهان المستمعين.

٤ - ان يترفع المنبر عن الاستعانة بالاحلام وبالقصص الخيالية التي تسيء الى سمعة المنبر الحسيني وتظهره انه وسيلة اعلامية هزيلة لا تنسجم ولا تتناسب مع المستوى الذهني والثقافي للمستمعين.

٥- جودة الاعداد، بأن يعني الخطيب عناية تامة بما يطرحه من موضوعات

من حيث ترتيب الموضوع وتبويبه وعرضه ببيان سلس واضح واختيار العبارات والاساليب الجذابة لنفوس المستمعين والمتابعين، فان بذل الجهد الكبير من الخطيب في اعداد الموضوعات وترتيبها وعرضها بالبيان الجذاب سيسهم في تفاعل المستمعين مع المنبر الحسيني.

٦- ان تراث اهل البيت (عليهم السلام) كله عظيم جميل ولكن مهارة الخطيب وابداعه يبرز باختيار النصوص والاحاديث التي تشكل جاذبية لجميع الشعوب على اختلاف اديانهم ومشاربهم الفكرية والاجتماعية انتهاجاً لما ورد عنهم (عليهم السلام) (إنَّ الناس لو علموا محاسن كلامنا لاتبعونا)، ومحاسن كلامهم هو تراثهم الذي يتحدث عن القيم الانسانية التي تنجذب اليها كل الشعوب بمختلف توجهاتها الثقافية والدينية.

٧- طرح المشاكل الاجتماعية الشائعة مشفوعة بالحلول الناجعة، فليس من المستحسن ان يقتصر الخطيب على عرض المشكلة كمشكلة التفكك الاسري او مشكلة الفجوة بين الجيل الشبابي والجيل الاكبر او مشكلة الطلاق او غيرها، فان ذلك مما يثير الجدل دون مساهمة من المنبر في دور تغييري فاعل، لذلك من المأمول من رواد المنبر الحسيني استشارة ذوي الاختصاص من اهل الخبرة الاجتماعية وحملة الثقافة في علم النفس وعلم الاجتماع في تحديد الحلول الناجعة للمشاكل الاجتماعية المختلفة ليكون عرض المشكلة مشفوعة بالحل عرضا تغييريا تطويريا ينقل المنبر من حالة الجمود الى حالة التفاعل والريادة والقيادة في اصلاح المجتمعات وتهذيبها. ٨- ان يتسامي المنبر الحسيني عن الخوض في الخلافات الشيعية سواء في مجال الفكر او مجال الشعائر فان الخوض في هذه الخلافات يوجب انحياز المنبر لفئة دون اخرى او اثارة فوضى اجتماعية او تأجيج الانقسام بين المؤمنين، بينما المنبر راية لوحدة الكلمة ورمز للنور الحسيني الذي يجمع قلوب محبي سيد الشهداء (عليه السلام) هي مسار واحد وتعاون فاعل. ٩- الاهتمام بالمسائل الفقهية الابتلائية في مجال العبادات والمعاملات من خلال عرضها باسلوب شيق واضح يشعر المستمع بمعايشة المنبر الحسيني لواقعه وقضاياه المختلفة.

١٠- التركيز على أهمية المرجعية والحوزة العلمية والقاعدة العلمائية التي هي سر قوة المذهب الامامي ورمز عظمته وشموخ كيانه وبنيانه.

نسال الله تبارك وتعالى للجميع التوفيق لخدمة طريق سيد الشهداء (عليه السلام) وان يجعلنا جميعا وجهاء بالحسين (عليه السلام) في الدنيا والاخرة.

والحمد لله رب العالمين والصلاة على محمد واله الطيبين الطاهرين.■■ مؤسسة الإمام على (عليه السلام) \_ لندن.

المصدر موقع المكتب الرسمي لسماحة المرجع الاعلى اية الله العظمي السيد علي الحسيني السستاني اطال الله بقاءه. http://www.sistani.org/arabic/archive/Yo & TT/

# هلكان الشمر شيعيا!

الصقت بالتشيع على طول تاريخه منذ عصره الاول وإلى يومنا هذا تُهم وأنها جديرة بالعبرة لمن اعتبر.

لكن بمراجعة ترجمة شمر بن ذي الجوشن (عليه لعنة الله) في الكتب المختصة بالتراجم ككتاب تاريخ مدينة دمشق لابن عساكر وكتاب الوافي بالوفيات للصفدي(١) وكتاب ميزان الاعتدال للذهبي وكتاب الاعلام للزركلي وغيرها يتضح عدم وجود ما يدل على ميل الشمر لأهل البيت لليُّلإ فضلًا عن تشيعه لهم، بل الذي يفاجئنا التصريح منهم بانه قاتل الحسين السِّلاِ. اما الذي تم العثور عليه من تتبع مصادر التاريخ ان شمرا (لعنه الله) كان من خواص عبيد الله بن زياد المعروف بنُصبه وبُغضه لآل البيت البِّكِلُّ :

١. نقل ابن كثير في كتابه: ان عبيد الله بن زياد بعث شمرا (لعنه الله) فقال: «اذهب فان جاء حسين على حكمي والا فمر عمر بن سعد ان يقاتلهم فان تباطا عن ذلك فاضرب عنقه، ثم انت الأمير على الناس».(٢)

وهذا الخبر الأخير يدل بوضوح على عقيدته ورأيه وطبيعة ميوله وطاعته

واما مصدر الشبهة، فهو ما ورد في بعض المصادر من أن الشمر كان مع على بن ابي طالب الراك في صفين، فقد ذكر الشيخ عباس القمى في ترجمة الشمر في كتابه سفينة البحار «كان شمر لعنه الله في جيش امير المؤمنين السلَّالِ ا

وافتراءات واكاذيب كثيرة، وقد بيّن علماؤنا رحمهم الله تعالى زيفها وكذبها، من سلسلة التهم والافتراءات والأكاذيب الجديدة التي يحاول الفكر التكفيري المعاصر الصاقها بالتشيع هي: ان شمر بن ذي الجوشن قاتل الحسين النَّا إِكَانِ شيعيا، وعليه فان قتل الحسين النَّا إِيلْقي على عاتقهم وان التشيع ما جلب إلى اهل البيت البيِّكِ إلا المصائب والفجائع. والعجيب أني رأيت بعض الشباب قد تلقى هذه التهمة على انها حقيقة تأريخيّة ثابتة

٢. ونقل إبن حجر: عن ابي إسحاق كان شمر بن ذي الجوشن يصلي معنا الفجر، ثم يقعد حتّى يصبح، ثم يصلَّى فيقول: اللَّهمّ، إنَّك شريفٌ تحبّ الشَّرف، وأنت تعلم أنَّى شرَّيف، فاغِفر ۚ لي! فقلت: كِيف يغفر الله لك، وقد خرجت إلى ابن بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم فأعنت على قتله؟ قال: ويحك، فكيف نصنع، إنَّ أمراءنا هؤلاء أمرونا بأمر، فلم نخالفهم، ولو خالفناهم كنّا شرّا من هذه الحمر السقاة.<sup>٣١)</sup>

للاموييين وولاتهم.



■ السيد حسين البدري النجف الاشرف ٧ محرم الحرام ١٤٣٨

يوم صفين».(٤) وذكر الزركلي في كتاب الاعلام نحو ذلك (ج ٤ ص ١٧٥). وقد استدل بذلك اتباع الفكر التكفيري كذبا وزورا على ان شمرا كان من الشيعة، القارئ المثقف فضلا عن أصحاب العلم يعرف ان مجرد كون الشخص في جيش امير المؤمنين اليُّلا في يوم صفين لا يدل على كونه شيعيا لان الخوارج الذين غرتهم حيلة عمرو بن العاص لم يكونوا من الشيعة بل كانوا يصلون صلاة التراويح على سنة الخليفة الثاني ومن المعروف ان شمرا قد انضم إليهم مع جماعة.

ما قَدّم أجزأ فيماً قُصِد، ولكن نرجع لطرح المسألة من زاوية أخرى تنقلب فيها المعادلة ويتضح فيه الحق، حيث ان الصفدي قال في كتابه الوافي بالوفيات بترجمة الشمر: «كانت لأبيه صحبة وهو تابعي». أي ان شمرا كان تابعيا، واذا كان الشخص تابعيا فانه من اهل خير القرون حسب تصور اتباع الفكر التكفيري لانه منزه عندهم على أساس رواية<sup>(٥)</sup> البخاري «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم»، وعليه لو ضممناً الى ذلك ما قاله ابن حجر في لسان الميزان عن شمر: «أحد قتلة الحسين رضي الله عنه»(٦٠ تكون النتيجة ان شمرا (لعنه الله) وهو من خير القرون (أي التابعين) قتل الحسين سبط رسول الله عَلَيْكِيُّ الذي أجمعت الامة على انه خير الناس وافضلهم واجلهم لاحاديث النبي ﷺ فيه: «حسين مني وانا من حسين»، «احب الله من احب حسينا».

والعبرة هنا تقع لمن يريد ان يعتبر، ولكن الاعجب ان طائفة من علماء العامة كيحيي بن معين واشباهه يرون وثاقتة الشمر (لعنه الله) على الرغم من ان ابي إسحاق السبيعي يقول فيه: «كان شمر بن ذي الجوشن الضبابي لا يكاد او لا يحضر الصلاة معنا»(٧). وصدق الله تعالى حيث يقول: ﴿قُلْ لا يَسْتَوي الْحَبِيثُ وَالطَّيِّبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ فَاتَّقُوا اللَّهَ يا أُولي الأَلْبابِ

لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ المائدة/١٠٠.■■

<sup>(</sup>٤) راجع سفينة البحار للقمي ج٤ ص٩٢ ع. وينقل الشيخ عباس القمي في نفس الصحفة عن كتاب مثالب العرب لابن الكلبي ان امرأة ذي الجوشن خرجت من جبانة السبيع إلى جبانة كندة فعطشت في الطريق ولاقت راعيا يرعى الغنم فطلبت منه الماء فابي ان يعطيها الا بالاصابة منها فمكنته فواقعها الراعي فحملت بشمر.

<sup>(</sup>٥) الشيعة لا يرون صحة هذا الحديث.

<sup>(</sup>٦) ج٤ ص٢٥٩.

<sup>(</sup>٧) لسان الميزان لابن حجر ج٤ ص٢٥٩.

<sup>(</sup>١) قال الصفدي: «شمر بن ذي الجوشن، أبو السابغة العامري ثم الضبابي حي من بني كلاب؛ كانت لأبيه صحبة، وهو تابعي؛ أحد من قاتل الحسين رضي الله عنه، وحدث عن أبيه، روى عنه أبو إسحاق السبيعي، وفد على يزيد مع أهل البيت، وهو الذي احتز رأس الحسين على الصحيح، قتله أصحّاب المختّار في حدّود السبعين للهجرة لما خرج المختار وتطلب قتلة الحسين وأصحابه؛ وإنما سمي أبوه ذو الجوشن لأن صدره كان ناتئاً، قال خليفة العصفري: الذي ولي قتل الحسين شمر ابن ذي الجوشن، وأمير الجيش عمر بن سعد بن مالك؛ قال محمد بن عمر ابن حسين: كنا مع الحسين بن علي بنهر كربلاء، فنظر إلى شمر بن ذي الجوشن فقال: صدق الله ورسوله، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: كأني أنظر إلى كلب أبقع يلغ في دماء أهل بيتي». الوافي بالوفيات ترجمة الشمر. (٢) البداية والنهاية لابن كثير ج٨ ص١٤٠.

<sup>(</sup>٣) لسان الميزان لابن حجر ج٣ ص١٥٢ ـ ١٥٣. وقد علق ابن حجر بعد ايراده الخبر بكلام احب نقله هنا قال : «ان هذا لعذر قبيح، فانما الطاعة في المعروف».

«قصة واقعية»

((أموندتي)) ((Un monde athée)) هذه كلمة فرنسية معناها ((ملحد العالم)) وتلفظ بالفرنسية هكذا)

لأحد أصدقائي من فرنسا وهو طيار في سلاح الجو الفرنسي وشارك في الكثير من العمليات ومنها حرب العراق في العام ٢٠٠٣.

صديقي هذا كان ملحداً كما يظهر من اسمه.. وشديد الدفاع عن الإلحاد. وكان بحكم ذهابه في مهمات عسكرية عديدة لسنوات طويله الي الشرق الأوسط وشمال أفريقيا قد طور قدرته على التحدث بالعربية ولو بشكل ركيك.

كانت تجمعنا مع إخوة آخرين نقاشات ومساجلات تستمر لفترة طويله.. انتهى معها صديقي أموندتي الى الاعتراف بوجود إله خالق مدبر لهذا الكون.. وذلك بطريق الحوار العقلى والبرهان المنطقي.. الذي تبين أن أبسط وأقدم طرقه التي درسناها في الحوزة العلمية في الباب الحادي عشر وغيره.. تعتبر بالنسبة لهؤلاء شيئاً متقدماً \_ بشرط إتقان صياغتها \_ وقد ساعد بعض الأحبة في ذلك.. وهكذا انتهى الفصل

@ ولكن صاحبي رفض بالمطلق الاعتراف بوجود الأديان.. وكان يردد تلك العبارة(الله خلق البشر، والبشر خلقوا الدين)

كانت مشكلة صديقي الأساسية في هذه المرحلة ليست الحاجة للدليل العلمي فكلما كنت أقدم له دليلاً على ضرورة وجود الدين في منظومة الحياة والأنسان وأنه لا يمكن أن تسير البشرية بدون إيديولوجية معينه.. والحديث عن إستلزام العبث من الخلقة ان لم نفترض الدين أمر فطري.. كان رده المتكرر إننا إذا قلنا بأن الدين من الله فإننا نتهمه بكل هذه الجرائم والمشاكل التي بين

الأديان.. انما الاديان امر اخترعه البشر ليبرر حقدهم وجشعهم تحت مسمى ان الله يريد ذلك. عرفت أن هذه الردود تنطوي على نفور نفسي .. وكان أموندتي بسبب ما رآه من قسوة الحروب كان أموندتي إسم المستخدم User في الأنترنيت ودمارها يعتبر أن التقاتل بدوافع إيديولوجية بين البشر ان كان بسبب الأديان فإما ان يكون الله شريكاً فيه أو أن ننزهه من اختراع الأديان. @ عندها سلكت معه طريقاً آخر.. وهو طريق(التضميد والطبابة النفسية) وكان محوره الاساسى (الرحمة من الله لأخطائنا.. والسعى منا

بدأت أحدثه عن الدين بمعناه الأنساني الذي يعود للتوحيد الخالص للرحمن الرحيم.. المنزه عن التفسيرات المغلوطة والقراءات الملتوية. كلمته عن مدى رحمته ولطفه.. عن ذلك الشخص الذي يأمر به الى النار فيلتفت وينظر الى جهة الحساب فيقال له لماذا تلتفت فيقول ليس هذا ظني برحمتك.. فيغفر له.

حدثته عن القصة المؤثرة لتلك الأم التي قتلها ولدها واستخرج قلبها ليقدمه هدية لحبيبته وعند نزوله من الجبل تعثر فناداه قلب الأم ولدي هل تأذيت.. وأن الله تعالى يقول: أنا أرحم بعبدى من الأم بولدها.

شرحت له بعض مضامين دعاء كميل (ماهكذا يقابله من الخير لا يخلو من النفاق والدجل. الظن بك ولا أخبرنا بفضلك عنك) و (هيهات أنت أكرم من أن تضيع من ربيته أو تشرد من

ودعاء الإفتتاح (فلم أر مولاً كريماً أصبر على الصادقة التي يمكن أن نسميها (دين) عبد لئيم منك على يارب)

ودعاء أبي حمزة الثمالي (الحمد لله الذي تحبب وما يقوله في دعاء عرفه الي وهو غني عني)

كنت أضرب على هذا الوتر طيلة حديثي.. أن هذه النصوص الدينية لاتعكس ديناً ارهابياً متعطشاً للدم والدمار.

وانها لا تعلم الانسان على النفاق في التعامل اعتماداً على رحمة الله.. بل تؤدبه على ان يجعل من حب الله والاستحياء منه منهجاً لحياته.. وكأن الله تعالى يريدك صديقاً له \_ بمسامحة التعبير \_ ولذلك فهو (الرفيق الاعلى)

فإذا كان بعضهم يستغل هذه المعانى استغلال سيئ فما ذنب الدين ؟!

@ وكان ما ابذله من جهود أشبه بصعقات كهربائية ولكنها لك تكن تؤثر فيه.. فبالنسبة إليه هذه الكلمات إذا ما قورنت بالواقع نوع من (الفنتازيا) التي لا واقعية لها..

فكنت بحاجة الى قدوة وملهم يثبت لنا ان من الممكن تطبيق الدين والرحمة الإلهية على الارض لنتحقق من وجود هكذا دين ولو بأن يطبقه شخص واحد يتعامل بأيديولوجية غير منافقه. هذا يذكرني بحال بعض الشباب الذي يعاني من استعداء لا أرادي للدين وعدم تقبله بسبب تغذية العقل الباطن بأنه لايوجد احد يمكنه فعلاً تطبيق الدين وما نعيشه ليس اكثر من مسرحية كبيرة يخدع فيها الناس بعضهم بعضاً.

كنت أقول له بما أنك فرنسى فليس من الأنصاف أن تقرأ في تراثك الجانب السلبي الذي رسمه فكتور هوجو في رواية البؤساء وتفترض أن ما

وفي كل الاحوال لم يكن هناك أي تأثير لهذا الكلام على الرجل أموندتي.. ففي مقابل ما شاهده من بشاعه.. لم يعرف شيئاً عن التضحية

@ وأخيراً: تكلمت عن الحسين عليه السلام..

قلت له إن الحسين اعطى درسين في التوحيد درس نظري في يوم التاسع من شهر ذي الحجة.. ولو بقينا نحن وهذا الدرس لأمكن القول انه مجرد فنتازيا



درسا اخر عملياً في يوم عاشوراء.. اثبت فيه ان هناك حقيقة اسمها الدين تستحق ان نل تزم بها وليس مجرد اختراع نصل من خلاله الى غاياتنا المصلحية.

وتناولت الحديث من جانبين:

ومدى توحشهم وغلظتهم في ارتكاب الجرائم المروعة بحق أهل بيته وعياله الذين لم يألفوا مثل هذه القسوة وهم أبناء بيوت العز والستر مما زاد الألم واللوعة فيهم.

النبوية.

كيف يكن لشخص تجرى عليه كل هذه المصائب والآلام.. التي لايطيق الخيال تصورها.. كيف له أن يواجهها بكل هذا الصبر وثبات الجنان .. وعندما كان طريحاً في آخر لحظاته..

متوزع الحال بين سهم شق قلبه الى نصفين.. وعطش أفقده القدرة على النظر حتى حال بينه نفكر من أين جاء ؟ وبين السماء كالدخان

ووحوش الأرض..

وصحب مجزرين كالأضاحي..

وأمة مأسوف على حالها تقتل ريحانة نبيها.. وسط كل تلك المصائب والآلام كان هناك دين حقيقي.. وارتباط حقيقي.. وحب حقيقي.. لله الخالق..

كان على تلك الرمال الساخنة التي لا يمكنك حتى مجرد المشي عليها.. وهو مجروح الأعضاء وجراحه على الرمل اللاهب.. والشمس من فوقه تصهر جسمه الشريف والعطش أخذ منه كل مأخذ.. في تلك اللحظات كان وجهه الى

الكلمات:

شَديدُ المحال، غَنتُ عن الْخَلايق، عَريضُ يبدو أنها كانت صفقة يا صديقي.. بين إله عظيم الْكَبْرِياء، قادرٌ عَلَى ما تَشَاءُ، قَرِيبُ الرَّحْمَة، يريد أن تفهم الخلائق أن لحبه وطاعته والرضا صَادَقُ الْوَعْدَ، سابغُ النِّعْمَة، حَسَنُ الْبَلاء، قَريبٌ بجكمه مراتب عظيمة وجليلة.. وبين مخلوق يجب جانب القسوة الشديدة التي لاقاها من اعدائه إذا دُعيتَ، مُحيطٌ بما خَلُقْتَ، قابلُ التُّوبَة لَمَنْ تابَ الَّيْكَ، قادرٌ عُلى ما ارَدْتَ، وَمُدْركُ ما ليست أُمراً نظرياً ولا (فنتازيا) بل هي طريق طَلَبْتَ، وَشَكُورٌ أَذَا شُكرْتَ، وَذَكُورٌ أَذَا ذُكرْتَ، يسلكه.. وعلى الجميع أن يقتدوا به. اَدْعُوكَ مُحْتاجاً، وَارْغَبُ الَيْكَ فَقيراً، وَأَفْزَعُ الَيْكَ خائفاً، واَبْكى النُّكَ مَكْرُوباً، وَاسْتَعِينُ بِكَ ضَعَيفاً، ونعتقد ان الله هو الذي أنزل هذا الدين.. ومن وجَانب صبره عليه السلام وتهلل وجهه وَاتَوَكُّلُ عَلَيْكُ كافياً، أُحْكُمْ بَيْنَنا وَبَيْنَ قَوْمنا المستحيل ان يكون من سواه. وإستبشاره كلما فقد غصناً من أغصان الشجرة ۚ فَانَّهُمْ غَرُّونا وَخَدَعُونا وَغَدَروا بِنا وَقَتَلُونا، ونَحْنُ عَتْرَةُ نَبيِّك، وَوَلَدُ حَبيبك مُحَمَّد بْن عَبْدالله، الذي عن الله.. أليس هذا الرجل لوحده يستحق ان استرسلت في الحديث عن محور واحد وهو.. اصْطَفَيْتُهُ بالرِّسالَة، وَائْتَمَنْتُهُ عَلَى وَحْيكَ، فَاجْعَلْ نتمسك بدينه من اجله ولا نضيع كل آلامه و لَنا مِنْ أَمْرِنا فرجا...»

أكذوبة للكسب والسيطرة ؟؟

أليس دين هذا الرجل مهما كان اسمه يستحق أن الحسين.

أليست المدرسة التي تربي فيها الحسين على عشق وعيال تركهم في تلك البيداء بين عسلان الفلوات الله وحبه والاخلاص له مهما كان مصدر واسم هذه المدرسة.. مكان كله صدق واخلاص وحب حقيقي لله لا يمكن ان يخترع شيئاً من عنده مالم الكثير من الذنوب والاخطاء. يكن منتمياً الى الله تعالى ؟

هل لديك شك يا صديقي أن عين الخالق كانت في تلك اللحظات.. تنظر وتراقب ذلك الرجل.. كيف تقطعه المصائب وتنهش جسمه الرماح بعدسنة أو أقل بقليل.. أخبرتني إحدى الأخوات

والسيوف.. وهو يقول (خذ حتى ترضى) ؟ يا صديقى لقد كانت أصوات الملائكة وسكان السماوات تضج وتصرخ.. غير قادرة على تحمل هذا الكم من الألم.. وتريد ان تنتهي هذه القصة سيارة.■■

ولكن بعد شهر واحد \_ هكذا يصادف \_ اعطانا السماء.. وكانت شفتاه اليابستين تتحركان.. بهذه ولكن الحسين كان يبتسم.. فيبان ثغره الشريف من بين بحر الدماء والرمال الذي غرق به وهو ﴿اللَّـهُمَّ اَنْتَ مُتَعالَى الْمَكان، عَظيمُ الْجَبَرُوت، يقول (هون ما نزل بي أنه بعين الله)

ان يعطى الدرس العملي.. ليثبت أن هذه المراتب

نحن نعتقد بدين هذا الرجل.. ونؤمن بمعتقداته..

لنفترض أن الكل منافقون في تدينهم وحديثهم همومه التي تحملها من أجل أن يُوقظنا ؟!

هل ترى يا صديقي أموندتي شيئاً من النفاق في كن مع الله ياصديقي بالشكل الذي أراده هو.. قصة الحسين يجعلك تعتقد أن هذا الدين مجرد طائعاً.. مسلماً أمرك.. راضياً بحكمه.... وإذا وجدت في نفسك نفوراً من ذلك.. فليكن قدوتك

الى هنا أنهيت كلامي وكان صديقي مستمعاً.. ولكنني فوجئت به يصرخ بطريقة لم افهمها وهو يقول بلغته العربيه الركيكة والبكاء يخنقه: أخى أخي.. أرجوك أن تكلم الله ليغفر لي.. لقد ارتكبت

كانت هذه اخر مرة اسمع فيها صوت صديقي أموندتي.. ثم قطع الاتصال ولم اعرف اين ذهب بعد ذلك.

التي كانت تشاركنا الحوارات.. أنها تلقت رسالة من صديقتها بنت أموندتي التي تدرس الطب في كاليفورنيا تخبرها أن والدها توفي في حادث

بقلم: ايليا امامي

# مؤتمر فجر عاشوراء السنويالثاني

تحت شعار «المواكب الحسينية عزاء ومدارس ومعسكرات » عقد مركز فجر عاشوراء الثقافي التابع للأمانة العامة للعتبة الحسينية المقدسة مؤتمره السنوي الثاني للفكر الحسيني في يوم الجمعة ٣٠ محرم الحرام ١٤٣٧هـ، الموافق لـ ١٣/ ١١/ ٢٠١٥م ، على قاعة الامام الحسن الله في العتبة العباسية المقدسة

> المؤتمر قد عُقد بجلستين متواصلتين بعرافة دكتور حسين عبدالله منذالساعة السابعة والنصف وحتى الساعة العاشرة والنصف من مساء يوم الجمعة، وكانت فقرات برامج المؤتمر كما يلى:

> ١. تلاوة عطرة من سورة الاحقاف تلاها المقرأ مصطفى الكرمنجي.

> ٢. كلمة تعريفية موجزة حول مركز فجر عاشوراء، ألقاها سماحة السيد حيدر العذاري حول مراسم الاحياء المركزي الذي اقيم في كربلاء المقدسة في المخيم الحسيني الشريف

> ٣. كلمة أ.م.د. مني تركى الموسوي حول مراسم الاحياء النسوي في المخيم المشرف.

> ٤. تقرير حول مراسم الاحياء في باقى المحافظات العراقية، م.م. سجاد نايف الصالحي، ورئيس رابطة التواصل الجامعي في البصرة.

٥. مداخلات من بعض الاستاذة وطلاب

الجامعات حول مشروع مركز واحياء ليلة العاشر وما لها من تأثير اجابي، وحول الكراس الذي وزع من قبل المركز والذي يحمل عنوان (مشروع المرجعية العليا في النجف الأشرف).

- \_ الدكتور راضي زبون ـ رئيس قسم الرياضيات في كلية العلوم في الجامعة المستنصرية.
- \_ الدكتور اياد مراد \_ مساعد رئيس جامعة النهرين.
- \_ الدكتور فارس كبة \_ عميد كلية التقنية .
- ـ الدكتور كريم رشيد كباشي ـ كلية الهندسة الجامعة المستنصرية.
- \_ الدكتور حيدر فيصل غازى السراى \_ كلية الطب \_جامعة النهرين.
- \_ الاستاذ محمد جابر الدراجي \_ كلية التربية \_ جامعة المستنصرية.
- \_ ازهر البشير من كلية الطب \_ جامعة الكوفة.

\_ محمد عبد الامام التميمي \_ جامعة الكوفة.

٦. بحث حول تحديد يوم العاشر وعمر الامام الحسين لِمُلتِّالِّهِ في يوم عاشوراء ــ الدكتور حسين عبد الله \_ كلية الطب. ٧. اختتام الجلسة الاولى بمجلس عزاء وصرخة بعبارات من دعاء الندبة (أين الطالب بدم المقتول بكربلاء)، السيد جعفر البدري.

٨. استراحة لدقائق معدودة مع ضيافة المؤتمرين، وابتداء الجلسة الثانية.

٩. ندوة لأعضاء برنامج التاريخ في دائرة الضوء (الخطيب الحسيني سماحة الشيخ عقيل الحمداني وأ. السيد محمد العوادي، ومقدم البرنامج.) حيث أعطوا نبذة مختصرة عن البرنامج.

١٠. الكلمة الختامية للمؤتمر، المشرف العام على مركز فجر عاشوراء الثقافي سماحة العلامة المحقق السيد سامى البدري.

#### كلمة تعريفية موجزة حول مركز فجر عاشوراء السيد حيدر العذاري:



انه مركز يعمل لخدمة الجمهور الحسيني المليوني في مسيرة افرزتها حركة الانبياء وحركة خاتمهم محمد والائمة الاثني عشر من اهل بيته الله هذه المسيرة هي مسيرة شيعة اهل البيت الله النبي الله النبي الله تعالى في الحجاز وتولى رعايتها من بعده على الله والائمة من ولده الكوفة.

ثم تولى رعايتها في بغداد في عصر الغيبة الصغرى افاضل ممن حمل علومهم وبتسمية منهم وهم النواب الاربعة الخاصون، ثم تولاها من بعدهم في عصر الغيبة الكبرى افاضل آخرون كالشيخ المفيد زعيم الحوزة العلمية في بغداد ثم تلميذه السيد المرتضى ثم تلميذه الشيخ الطوسي الذي ورث زعامة الحوزة العلمية في بغداد عنه وبعد محنته على يد السلاجقة هاجر إلى النجف سنة لا علمية في بغداد عنه وبعد محنته على يد السلاجقة هاجر إلى النجف سنة فيها، ثم ابن ادريس الحلي والمحقق الحلي والعلامة الحلي، ثم الشهيد الاول فيها، ثم ابن ادريس الحلي والمحقق الحلي والعلامة الحلي، ثم الشهيد الاول العاملي والشهيد الثاني العاملي والمبيخ جعفر كاشف الغطاء الجناجي الذي واجه المجمة الوهابية الاولى على النجف الى السيد علي السيستاني الذي واجه المجمة الوهابية الاولى على النجف الى السيد علي السيستاني الذي واجه تظيم الدولة الاسلامية في العراق والشام (داعش).

من هم المخاطبون في مركز فجر عاشوراء؟

ان المخاطبين بمركز فجر عاشوراء هم ذلك القطاع الذي يشكل جزءا مهما من الجمهور الحسيني المليوني الذي خرجته المدرسة الحديثة خلال ثانين سنة منذ عهدها ايام استقرار الاحتلال الانكليزي بسقوط بغداد علي يده سنة ١٩١٧م وتأسيس اول ثانوية (متوسطة) سنة ١٩١٨، وتكليف الاب انستاس الكرملي في تأليف كتاب عن تاريخ العراق ليكون مادة تدريسية مُ فصلت فيما بعد بثلاثة كتب تاريخ العراق القديم وتاريخ العراق بعد الفتح الاسلامي ثم تاريخ العراق في العهد العثماني والى عصرنا الحاضر، وبتكليف غيره في المواد الانسانية، وبذلك فان افق الحدمة في القطاع المدرسي يبدا بعمر المستمر في دراسته فاكمل دراسته العليا سواء أ في هذا التخصص ام ذاك سواء بقي يعمل في حقل التعليم او تقاعد فان الاجيال الاربعة هذه تشترك في المادة التاريخية وبقية المواد الانسانية التي تتصف على اقل ما توصف به انها لمعظم افراد هذا القطاع، هذه الخلفية التي تتصف على اقل ما توصف به انها وحدة غير متجانسة من المعلومات مع تغييب لمعلومات اخرى ضرورية جدا

للنشء العراقي غيب بعضها بشكل غير مقصود وغيب البعض الاخر بسبب مقصود لتحقيق اهداف مطلوبة من قبل المعنيين بالمدرسة الحديثة بوصفها جزءا من هيكل الدولة.

وبعبارة أكثر تفصيلا اننا لو اخذنا كتب التاريخ على سبيل المثال لمراحل المدرسة المتوسطة خلال ثمانين سنة خلت لوجدنا ان منهج تاريخ الاول متوسط يستهدف تخريج مثقفين لا يعرفون صلة العراق القديم بخدمات الانبياء للإنسانية بشكل عام وللإنسان العراقي القديم بشكل خاص، بل يحملون فكرة ان الفكر الديني في نشاته الاولى هو تصورات بشرية تعكس جهله بقوانين الطبيعة، وحين اكتشف اسرارها تخلى عن الدين.

اما منهج التاريخ للصف الثاني المتوسط اي تاريخ العراق منذ الفتح الاسلامي فانه يستهدف تخريج مقفين يجهلون صلة العراق الاسلامي بتاريخ اهل البيت وخدماتهم للعراقيين بدءا من علي والحسن المنظ صاحبي اروع تجربة صاحب الفضل الكبير ليس على العراقيين بتحرير هم من استعباد اهل الشام هم بل الامة المسلمة جمعاء حين انقذ الاسلام من تحريف بني امية اذ حرفوه الى دين يدعو الى السكوت على الظام مهما كان شكله، ثم جعلوه يدعو اليهم بوصفهم يقودون الناس الى الجنة فمن والاهم دخل الجنة ومن عاداهم دخل النار وهكذا يجهلون خدمات الامام الصادق المنظ الذي حوّل مسجد الكوفة الى جامعة للعلوم بعد عهد على النظي، و كذلك يجهل هؤلاء المثقفون خدمات الله جامعة للعلوم بعد عهد على والشيخ الطوسي العلمية على ساحة بغداد في القرن الرابع الهجري والخامس الهجري وغيرها.

اما منهج التاريخ للصف الثالث متوسط اي التاريخ الحديث فيستهدف تخريج مثقفين يجهلون خدمات المرجعية الدينية الشيعية في النجف للعراق العلمية والاجتماعية والسياسية.

ان الثقافة الدينية التي يتبنى المركز نشرها والتثقيف عليها هي الثقافة الدينية التي حملتها المرجعية الدينية خلال مسيرتها الطويلة، وهي علوم اهل البيت المهلي وهي تراث النبوة الخاتمة؛ القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة برواية علي الملكي والائمة المعصومين من اهل بيته المهلي مهام مركز فجر عاشوراء الثقافي:

- الاهتمام الثقافي بالجمهور الحسيني في ايام المحرم والاربعين بإصدار نشرة تحمل اسم «فجر عاشوراء» لتيسير الثقافة الحسينية تصدر مرتين بالسنة ومستوى طلاب الجامعة.
- التشجيع على احياء ليلة العاشر من المحرم بالعزاء والقرآن والعبادة ضمن منهج معين، يبدا بعد منتصف الليل بالمجلس الحسيني المعتاد ثم قصيدة رثاء (لطم) ثم جلسة قراءة القرآن الكريم ثم صرخة حسينية مهدوية (ياحسين يا مظلوم اين الطالب بدم المقتول بكربلا). ثم فترة استراحة ثم وقت لصلاة الليل



والاستغفار وصلاة الفجر جماعة ثم قراءة زيارة عاشوراء وينتهي الاحياء.

- خدمة المشاة ايام الاربعين ثقافيا وترويج توجيهات المرجعية العليا واصدارات العتبة الحسينية المجانية بالتنسيق مع قسم الاعلام.
- اقامة مجالس حسينية للناشئة (طلاب المدارس) من افراد المواكب من اعمار الخامس الابتدائي الى الثانوية ضمن الايام العشرة الاولى وليلة احياء للما العاشر.
- العمل ايضا على احياء ليلة الخامس عشر من شعبان وليلة القدر وليلة الفطر وليلة الاضحى ضمن برامج ثقافية حسينية.
  - العمل على تربية رواديد وخطباء خاصين بالناشئة من اعمارهم.
     مواضيع التثقيف:

١. العقائد الاسلامية.

٢. الفقه.

٣. الاخلاق.

٤. القرآن الكريم تلاوة وتفسيرا وتاريخا.

٥. الحديث الشريف روايةً ودراية.

٦. التاريخ الاسلامي وسيرة النبي عَيَا والائمة الميان يقتضيها مستوى اعضاء درس التاريخ للصف الثاني متوسط مع زيادات يقتضيها مستوى اعضاء الدورة.

 ٧. تاريخ العراق القديم وقصص القرآن حول الانبياء الاولين، ويلحظ فيه تصحيح درس تاريخ الصف الاول متوسط مع زيادات يقتضيها مستوى اعضاء الدورة.

٨. تاريخ العراق الحديث منذ الغزو الوهابي لكربلاء والنجف سنة ١٨٠٢م
 ١٢١٦هـ ودور الحوزة والمرجعية الدينية العليا في النجف الاشرف في حفظ الهوية العراقية وبناء العراق الحديث.

٩. علم الاستشراف المهدوي.

١٠. نقاط الضعف والقوة في الدستور العراقي.

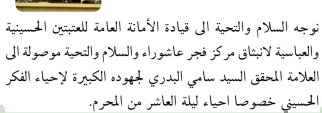
١١. التنمية البشرية.

١٢. الادب الحسيني قريض وشعبي.

١٣. الخبرة الاجتماعية والسياسية.

١٤. المعلومات العامة لمواكبة التطور العلمي والصناعي في المجتمع البشري.





كنا في بقعة من الجنة في ليلة الاحياء هذا العام كان لنا شرف كبير مع زميلاتنا من أساتذة مختلف الجامعات العراقية وعددنا كان محدود لان المكان ضيق وكنا نتمنى ان يتسع المكان للعديد وينالون هذا الشرف، العام الماضي كنا احييناها في مناطقنا في مختلف المحافظات على شكل هيئات الاحياء والبرنامج توزع للجميع، هذا العام تكرر نفس البرنامج واضيف اليه المزيد من الصلوات والختمات القرآنية حتى وصلت الى اكثر من مائة ختمة اهديت الى امامنا الحسيني ونتمنى ان يكون المخيم الحسيني مفرغا لإحياء هذه الليلة مع برامجها لا جزء صغير منه فانه سوف يمتلئ المكان بكل المحبين لمراسم الاحياء، ونرفع هذه التوصية بان يفرغ المخيم الحسيني لمراسم الاحياء، ونرفع هذه التوصية بان يفرغ المخيم الحسيني للمراسم الاحياء، ونرفع هذه التوصية بان يفرغ المخيم الحسيني

في هذه الليلة التي صبيحتها كان الامام الحسين عليه السلام في ساحة القتال يتوقع الاستشهاد مع اهل بيته وانصاره كان يحي هذه الليلة بالصلاة وقراءة القرآن والعبادة، نحن نحي هذه الليلة مواساة لفاطمة الزهراء بهي وللعقيلة زينب، ونتمنى فعلا ان نصل الى أكبر عدد من الهيئات في المحافظات لإحياء هذه الليلة مع هذه البرنامج التي تضع الانسان في الأجواء وفي ركاب الحسين الهيئا إضافة للحاضرين في كربلاء، ونذكر بخطبة السيدة زينب عليها السلام في مجلس الطاغية يزيد (لعنه الله) حين قالت له "اسع سعيك وناصب جهدك فو الله لا



تمحو ذكرنا ولا تميت وحينا" فلا يمكن ان يمحو ذكركم احد فانتم في القلب وفي العين وفي ضمائرنا.

وهذا الكراس الذي بين أيدينا فيه جهد فكري وعلمي كبير فيما يخص السيد السيستاني دام ظله صمام امان العراق والتعريف بجنهجه وطبيعة حركته وخطورة المرحلة التي نحن فيها، وكذلك في الكراس توصياته للمقاتلين ونتمنى ان يصل هذه الكراس وهذه التوجيهات الى جميع مقاتلينا والساحة الإعلامية لدفع الاعلام المضاد الموجه ضد توجهات المرجعية ومواقفها، ونتمنى ان نشارك نحن الأساتذة في هذا الكراس وان يصدر بشكل فصلى وليس سنوي.

#### مداخلة واحصائيات حول مراسيم الاحياء لسنة ١٤٣٧هـ الاستاذ سجاد الصالحي

(ماجستير هندسة مدنية ورئيس رابطة التواصل الجامعي ـ جامعة البصرة) عندما بلغنا تاسيس مركز بهذه الكيفية وعندما طرحنا مشروعه على طلبة الجامعين لاقى ترحيبا كبيرا بين الأوساط الجامعية والاوساط الطلابية وكانت الاعداد غفيرة في البداية رغم قصر مدة الإعلان والترتيبات وأود ان ابين على حضراتكم الاحصائيات المتوفرة حول الهيئات المنشئة في محافظات العراق ككل.

الاحياء المركزي في المخيم الحسيني في كربلاء المقدسة كان يضم اكثر من ٥٠٠ شخص وكان المحاضر سماحة السيد البدري في المخيم الحسيني، واما بقية المحافظات سوف ابدا من الجنوب حتى الشمال: البصرة ١٥ هيئة وبعدد اجمالي ٣٥٠ شخص. وذي قار ١٠ هيئات وبعدد ما يقارب ٥٠٠ شخص. وميسان ٣ هيئات والعدد ٦٠ شخص. وبابل هيئة واحدة و ٥٠ شخص. والديوانية هيئة واحدة و ٥٠ شخص. بغداد ٥ هيئات رجالية ونسوية ما يقارب ٢٠٠ شخص. العدد الإجمالي للهيئات ٣٣ هيئة مع حضور ١٥٠٠ شخص.

المداخلة على الكراسة فاود ان اقتصر على ما كتبته في الورقة لانه كان نابعا من إحساس حقيقة وواقعي في تلك اللحظة التي اطلعت فيها على كراسة مشروع المرجعية. نعم انه النهر العذب الذي يروي ظمأ العطاشي نعم انه الفكر الصافي الذي يبحث عنه رعاة الثقافة نشكر الله ان عرفنا بك ووفقنا لان نكون من الشاربين من هذا العلم الصافي النابع من معين اهل البيت المين، هذه الكراسة سوف تكون الفتح لندوات فكرية كبيرة سنعمل على إنجازها مع اؤلئك الثلة الصالحة التي ستكون ان شاء الله من المهدين لظهور صاحب العصر والزمان (عجل الله تعالى فرجه الشريف) كان الاقتراح ان يرفق مع الكراس قرص بمحاضرات تعنى بنفس الأفكار التي تضمنها الكراس.

#### مداخلة الاستاذ الدكتور راضي زبون ـ رئيس قسم الرياضيات ـ كلية العلوم ـ الجامعة المستنصرية.



بسم الله الرحمن الرحيم والصلاة والسلام على سيد الأوصياء والمرسلين محمد وآله الطاهرين وبعد، فأني قد طالعت نشرة فجر عاشوراء التي يصدرها مركز فجر عاشوراء الثقافي التابع للعتبة الحسينية المقدسة وبإشراف من سماحة العلامة السيد سامي البدري فوجدتها مشروعا حسينيا يبعث الأمل الموعود في الأمة الإسلامية وتعنى بنشر الثقافة الإسلامية الصحيحة والمستندة على رواية اهل البيت عليهم أفضل الصلاة والسلام أجمعين، فقد اتخذ العاملون عليها من المواكب الحسينية في العراق والامة الاسلامية، هدفا ومشروعا وكان شعارهم المواكب الحسينية عزاء \_ مدارس \_ معسكرات، وهو شعار يحمل في طياته هدفا ساميا ملتصقا بالثورة الحسينية ضد الظلم والطغيان ومتطلعا الى دولة العدل الالهي والقائد الموعود (عجل الله تعالى فرجه).



فأني أعتقد أن هذا المشروع يحتاج عوامل عدة منها، الأنسان الحسيني المؤمن والثقافة الإسلامية الحقة، ولقد مركز فجر عاشوراء الثقافي والعاملين عليه على هذين العاملين وذلك بإعداد هيئات فجر عاشوراء والتي تضم العديد من المؤمنين من الشباب والمثقفين وأساتذة الجامعات العراقية والتدريسين وطلبة الجامعات وآخرين ممن حملوا الثقافة الحسينية فكرا وعملا وواصلوا على إحياء شعائرها وتحقيق جزء من أهدافها وخصوصا يوم عاشوراء، حيث يقام تجمع كبير في المخيم الحسيني الشريف بكربلاء المقدسة للعزاء والوعظ والإرشاد والمحاضرات الدينية وختمات القران الكريم مهداة الى الأمام الحسين المشروطة نداء استغاثة (أين الطالب بدم المقتول بكربلاء).

أما نشرة مركز فجر عاشوراء فلقد جعلت من نشر الثقافة الإسلامية برواية أهل البيت عليهم السلام وأهداف الإمام الحسين الله هدفا ومشروعا لها، فمركز فجر عاشوراء ونشرته يتكاملان في تعدد الأدوار ووحدة هدف.

لقد كان مؤتمر مركز فجر عاشوراء السنوي والمنعقد في العتبة العباسية المقدسة وعلى قاعة الأمام الحسن المجتبى عليه السلام نقطة حوار ونقاش ومطالعة وتحديد السبل السليمة للارتقاء بمستوى المشروع وتطوير آلياته الفكرية والعملية والعلمية، وكان لوجود ودعم العلامة السيد سامي البدري المباشر وقراءاته الاستشرافية حول النجف الأشرف المعاصرة وحجر الزاوية في المستقبل المشرق الموعود وبيانه وتبيينه للدور المهم للمرجعية العظمى منذ تجربة الجهاد الدفاعي بفتوى الشيخ جعفر كاشف الغطاء لمواجهة الوهابية وإلى فتوى المرجع الديني الأعلى السيد علي السيستاني أدام الله ظله الوارف ضد داعش والترابط الوثيق بينهما وحدة الهدف، الدور الكبير في إيضاح الصورة الذهنية الى عمق المشروع وبعده التاريخي ومتطلبات المرحلة وعمقها وتداخل قضاياها وتهيئة مستلزمات المرحلة من الإعداد الفكري والبشري.

فوفق الله العاملين والداعمين والمواكبين المخلصين لهذا المشروع في خدمة الإسلام الحق وللدفاع عن عقائده وأسال الله تعالى أن يسدد ويبارك الامانتين المقدستين الحسينية والعباسية لدعمهما المستمر للإسلام والمذهب والمسلمين وللإنسانية، وان يمن على سماحة السيد سامى البدري بالتوفيق والسداد.

# ٤٨ ومداخِلة الاستاذ محمد الأبيان الدواجي الأستاذ في كلية التربية ـ جامعة المستنصرية . :

لي نظرة من زاوية أخرى حول مركز فجر عاشوراء، وهو ان المسيرة العاشورائية هي مسيرة ضخمة ومن يشارك في احياء مراسيم والشعائر

الحسينية هم مختلف شرائح المجتمع بمختلف اذواقهم وافكارهم باختلاف بناهم التربوية والفكرية وقد تشوب هذه الشعائر بعض الشوائب واكيد ان الكثير من المتخصصين والمتتبعين شخصوا ذلك فنظرتي حول مركز فجر عاشوراء انه اتي ليوضح الخط ويشيع الثقافة الاصيلة، ارفع يدي الى الله تعالى ان يوفق القائمين على هذه المركز.

#### مداخلة الدكتوركريم رشيد كباشي ـ كلية الهندسة الجامعة المستنصرية:

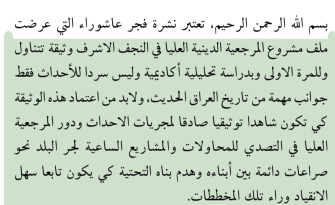
حول مقال مشروع السيد السيستاني، المقال في صفحة ١٤ للنشرة الصادرة من مركز فجر عاشوراء الثقافي العدد الثاني القسم الاول ٢٨ محرم ١٤٣٧ هـ بيّن النقاط والصفات الاساسية لأفكار وآراء السيد السيستاني خلال الاحداث بعد التغيير عام ٢٠٠٣ وسقوط الطاغية صدام وان جميع رجال السياسة العالمية يجمعون ان السيد السيستاني يملك من القابلية والقدرة على ادارة الازمات وتوجيهها بالاتجاه الصحيح وانه يقف بالضد من مخططات الاعداء لصالح العراق. لوحظ في الفترة القريبة من نهاية رئاسة وزراء نوري المالكي وكيف اقترب الدواعش من بغداد وسقوط ثلاث محافظات عراقية وصدور فتوى السيد السيستاني بالجهاد الدفاعي وقد فاجئت الكثير من السياسيين والمراقبين للوضع السياسي واذهلت الاعداء من الداخل والخارج واستجابة الجمهور الحسيني السريعة لهذه الفتوي وشاركت بعض المكونات الاخرى من الشعب العراقي للنهوض والدفاع عن ارض العراق وعاد الامل وارتفعت المعنويات للشعب العراقي بعد الاحباط والشعور بالانتكاسة لتكالب الاعداء واحتلال المحافظات الثلاث وشعور جميع الناس ان القائد الحقيقي للبلد هو السيد السيستاني وليس رئيس الحكومة الحالية او اي من الكتل السياسية الفاعلة في الساحة العراقية واثبتت المرجعية بالواقع العملي الوقفة الجادة لإنقاذ العراق والجميع يشهد بدون استثناء تأثير فتوي السيد السيستاني بصد الدواعش وطرد المحتلين.

ان مشروع السيد السيستاني بعد سقوط الطاغية ودخول الامريكان طلب عدم رفع السلاح بوجه المحتل وكما قال عنه اسحاق نقاش الاستاذ في جامعة برانديز الامريكية (ان السيستاني يمثل المدرسة الاهدأ في الفكر الاسلامي داخل التشيع) وكأن السيد السيستاني يتصرف وفق رؤية الواقع والهام رباني بالسياسة الحسنية في الهدوء والحكمة لمصلحة معينة ومن جانب اخر يتخذ اسلوب السياسة الحسينية بالجهاد والنهضة حين يتطلب الواقع والامر ذلك رغم

الاختلاف الجذري بين الموقفين واثبت في الحالتين الحلول الناجعة والسديدة للواقع العملي.

السؤال المطروح هنا لماذا لم يصل الشعب العراقي الى الوعى والصحوة ليتصدى لإعلام التكفيريين. لاتخاذ من السيد السيستاني قائدا اوحدا لقيادة البلد والوقوف معه واتباع توجيهاته وجعلها طريق عمل في مسيرة الحياة وقيام الجماهير بتظاهرات للمطالبة من المرجعية وعلى رئاستها السيد السيستاني لقيادة البلد بعد سقوط جميع قيادات الكتل السياسية الحالية ؟.

#### مداخلة الدكتور فارس عبد الكريم كبة ـ عميد الكلية التقنية:



كما توضح الوثيقة الجهد الكبير الذي بذله العلامة والمحقق سماحة السيد سامي البدري لإنجازها لتكون مصدرا مهما افتقدته المكتبات العراقية والعربية عن أحداث هذه الحقبة من تاريخ العراق المعاصر، وأظهرت الوثيقة الدور الذي تسعى أطراف معروفة بحقدها على الاسلام والمذهب في تغييبه عن عامة الناس وابعاد حقيقة دورها في الحفاظ على أمن البلد ومقاومة الاحتلال.

ولإغناء هذا الجهد الطيب فأننا نرى أن يبرز هذا الدور ببعض الامور التي ندرجها في أدناه:

١. ان تشخيص الوثيقة بأن: "المشروع الامريكي للعراق كان يريد عراقا علمانيا شيعيا مواليا للغرب في سياساته ومناهجه" وهو تشخيص صائب ولكن مشروع ماعرف بـ "مشروع بايدن" والتي تسعى الادارة الامريكية الى تطبيقه هو تقسيم العراق الى ثلاثة اقاليم تمهيدا لتمزيقه، وان رأي المرجعية واضح بالتصدي للتقسيم.

٢. لاشك أن ما يملكه الغرب وأذنابه من الوهابيين والحكومات في دول المنطقة من امكانيات اعلامية مسمومة هائلة، فأن الاعلام العراقي بشكل عام واعلام المرجعية (عبر خطب الجمعة وترقب كل

دول العالم لها) بشكل خاص لم يستطع المقاومة و الصد لهكذا اعلام. ان هذه الملاحظة يجب أن تؤخذ بنظر الاعتبار في تقوية الاعلام العراقي

٣. بالنظر لخصوصية المجتمع العراقي بطوائفه المختلفة فأن "المشروع الايراني" لا يشكل المشروع المناظر قبالة "المشروع الامريكي" وقد كان للمرجعية العليا دور واضح في استقطاب كافة الطوائف بكل مسمياتها واللجوء اليها في البحث عن حلول لوضع كل طائفة. وكان لتوجيهات سماحة السيد السيستاني (دام ظله) دورا في تماسك ووحدة الشعب العراقي بكل طوائفه.

٤. ان الدور الذي تحملته المرجعية العليا في افشال كل مخططات عمالقة السياسة الامريكية وخبراؤهم في الفتاوي والنصح والذي يقلب بين فترة واخرى الطاولة على صانعي هذه المخططات فأن ذلك وبدون شك يدخل في باب التوفيق الالهي، وان صدور الفتوى في الجهاد الكفائي قد حيرت هؤلاء السياسيين وقلبت مخططاتهم الرامية الى ايقاف المد والنفوذ الشيعي وعرقلة المسيرة الشريفة وادخال صنيعتهم داعش الى المناطق الشيعية المقدسة لإبعادهم عن دورهم في البناء العقائدي والفكري والسياسي والاجتماعي،

٥. أن ظهور (الحشد الشعبي) كقوة ساندة للجيش والشرطة ومنضوية تحت لوائهما وتوجيه المرجعية بأن تكون بتشريع وتحت قيادة الدولة لا منفلتة وخارجة عن سيطرة القيادة العسكرية، وتخوف الساسة الامريكان من ظهور جيش عراقي عقائدي جديد مسلح بعقائد دينية ويبذل النفوس للحفاظ والدفاع عن مقدساته وبفتوي لا تتجاوز بضعة سطور أثار ذهول الساسة وافشل مخططاتهم وحاولوا جاهدين بكل الوسائل لإضعافه وعدم مشاركته ولكن اسناد المرجعية لهذا الحشد جعل (أوباما) يصرح في مكالمة مع رئيس الوزراء السيد العبادي بأنه يدعم الحشد بمساهمته في الانبار بالرغم من معارضة السياسة الامريكية للحشد والذي اصبح قوة تقارن بأكبر الجيوش العالمية صاحبة العدة والعدد وكل ذلك بفضل المرجعية.

٦. سعى السياسة الامريكية الى تهجير الكفاءات وتفريغ البلد من علمائه بمختلف اختصاصاتهم والسعى لجعل البلد لا يلتزم بالقانون وتفعيل ادوار لبعض الجهال من العشائر في اعمال لم يعهدها مجتمعنا، فكان للمرجعية العليا دور واضح في التثقيف والتأثير في هذا المجال واحتضان الكفاءات وحث الحكو فتشعطشوالا لهلعمام بالعلكاء ونة عمله هج عاشوراء. العدد ٤ و ٧. هنالك تصريح مهم لرئيس وزراء اسرائيل نتنياهو يوضح بلسان عدو واعتراف واضح لدور المرجعية وخطرها عليهم كان بودي لو وضع تحت عنوان "مشروع السيد السيستاني في نظر السياسيين".

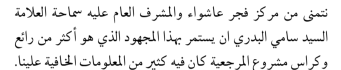
#### مداخلة الدكتور حيدر فيصل غازى السراي ـ كلية الطب ـ جامعة النهرين:



النشرة قيمة جدا ولا يمكن لشخص التعليق عليها الا اذا كان ذا مستوى عال من العلمية،. وقد قرأتها واعجبت بها.

وأريد ان أوضح للشباب في عمر المتوسطة والاعدادية وحتى طلاب الجامعة انه لابدان نكون على وعي ودراية حول دور المرجعية، فأنه يوجد تشويش كبير على عقول الشباب ووعيهم، ولابد من وصول هذه الكراسة لجميع الشباب لبناء الوعى الصحيح عندهم.

#### مداخلة الطالب محمد عبد الامام التميمي من جامعة الكوفة:



#### مداخلة الدكتورة شروق كاظم سلمان/عميدة كلية التربية للبنات/جامعة بغداد

لقد اعتمد سماحة السيد سامي البدري في بحوثه على أسس واضحة المعالم في تناوله للأحداث التاريخية وقد كان موفقا في مقارنته بين الماضي والحاضر. وهذه القراءة لسماحتة تنبثق عن رؤية شاملة لحركة التاريخ ومراحل تطوره مما أعطى للقارئ صورة متقنة للواقع الذي يعيشه الآن وعلاقته بالماضي البعيد.

#### مداخلة الطالب ازهر البشير كلية الطب جامعة الكوفة

بسم الله الرحمن الرحيم السلام عليك أيها الحضور الكرام ورحمة الله. أحببت ان تكون تعليقتي على مجلة فجر عاشوراء مشروع المرجعية وقد اطلعتم عليه..

موضوع المرجعية الدينية بين احتلالين الاحتلال البريطاني الاحتلال الامريكي يمكن ان نستخلص من هذه المقال الكثير من النقاط التي تشير الى دور المرجعية المتميز في مواجهة الاحتلال باساليب وطرائق مختلفة فكلما اتى الاحتلال واتى المحتلون بآليات وأساليب جديدة واسلحة متطورة وخبرات متراكمة توجه علمائنا الابرار بأساليب متنوعة أيضا ولعلها تفوق تلك الأساليب أحيانا مع الحفاظ على قداسة هوية الكيان الإسلامي والثورات الإسلامية التي تحقق في هذا

المجال، ولذلك نجد ان الأسلوب قد اختلف من الزمان الى الزمان والحدث الى الحدث ومن البلد الى البلد الا إن الهدف مشترك وواحد وهو الحفاظ على هوية الدين الإسلامي ولذلك نجد ان المراجع العظام على الرغم من تغيير اساليبهم الاان جوهر قضيتهم قد انصبت على أمور متميزة، فمرجعية العراق دائما ركزت على موضوع استقلالية البلد نرى المراجع العظام في مواجهة الاحتلال البريطاني كانت الركيزة الأساسية التي استندوا عليها في تحريم المشاركة في الانتخابات هي قضية استقلال البلد وهو الامر الأهم الذي يشغل بال المراجع ولذلك اكدوا على حرمة المشاركة في هذه الانتخابات بعد ان تبينت ان هذه الانتخابات تهدف الى ادخال العراق في مشروع الانتداب البريطاني وابرام اتفاقية سايكس بيكو ولذلك كان لابد من يبرز المرجع كمحرم لهذه الانتخابات التي لن تجدى الخير للبلد بل تجعله تبعا للبدان الأجنبية المستعمرة وللأجنبي الكافر كما اصطلحوا

اما اليوم فنرى ان مرجعية آية الله السيد السيستاني اتخذت موقفا مغايرا ولكن جوهر القضية واحد لأنها من البداية اكدت ان الثابت لها هي قضية استقرار البلد واستقلال العراق فما دام ان المحتل يحاول ان يكتب الدستور بيده وبما تفرزه أفكاره فلن يقبل المرجع بصياغة هذا القانون ورفض هذا النظام وابدى تحفظاته ورفضه حتى ان يحين الحين ويقر المحتل بحق الشعب العراقي في اجراء انتخابات تمهيدية لإنشاء جمعية وطنية هي ترعى كتابة الدستور العراقي الدائم الدستور الذي يضمن حقوق الشعب العراقي بكافة اطيافه اذن جوهر القضية واحد ولكن اختلفت الأساليب النقطة الجديرة التي احب ان اشير اليها في هذا الجانب هو دورنا نحن كطلاب ما هو الدور الذي لعبه الطالب في مشروع الاحتلال او مشروع المراجع العظام في كلا المشروعين كان الطالب العراقي الركيزة الأساسية نرى المحتل كما اشارت المجلة الفاضلة أيضا.

نحن نشيد بما يفعله مركز فجر عاشوراء الثقافي من جهد متميز في رعاية الطلاب الجامعيين ومحاولته توحيد الأفكار والجهود لتؤدى ما ناشدته المراجع العظام وهذه الحركات الإسلامية كلها لا يمكن ان تتحقق نتاجاتها الابتوافر هذه الجهود ومشاركة الطلبة الأعزاء ينبغي ان لا يكون حصرا في مشاركة لزيارة الامام الحسين ع ولكن بعد الزيارة لا بد ان تبقى القلوب متحدة والأفكار متحدة وتكون هناك مشاركة حقيقية بين الأفكار ويتعرف الطالب من جامعة النهرين على الطالب من جامعة الكوفة والبصرة وتنصب الجهود في خانة واحدة ونحن نامل هذا الشيء من مركز فجر عاشوراء ونتوقع المزيد ان شاء الله ببركة جهود المركز والعاملين المبلغين وكذلك جهود الشباب ونتمنى للجميع بمزيد من العطاء والصلاة والسلام على محمد وآله الطيبين الطاهرين.

#### مداخلة الدكتور اباد مراد مساعد رئيس جامعة النهرين:



السلام عليكم ورحمة الله نيابة عنكم جميعا اشكر العتبة الحسينة والعتبة العباسية لإتاحة هذه الفرصة الطيبة للتواصل في سبيل اعلاء كلمة الإسلام من خلال تداول المواضيع من شأنها ان تكون في بداية مشروع كبير جدا ان شاء الله، وليس الهدف بالأساس هو تقييم الكراس بل هذه هذا الكراس هو اللبنة الأولى لمشروع بناء الدولة الكريمة لسماحة السيد، الاخوة والاعزاء والطلبة والأساتذة لا اعرف ما اذا كان هناك تداول ومناقشة في هذا المشروع او مواضيع متعددة تصب في هدف واحد، وكراسة مشروع المرجعية بدأت بهذا المشروع، فكيف نستطيع ان نكون احدى الأدوات او والسائل لبناء الدولة الكريمة في العراق، وليست من باب الصدفة ان يكون العراق ارض الأنبياء ومهد الحضارات وفيه ستتكون دولة الائمة الكِلُّ وهي محور دعواتنا (اللهم انا نرغب اليك في دولة كريمة) وهي دولة الامام المهدى (عجل الله تعالى فرجه الشريف) عندما يظهر لابد ان تكون هناك قاعدة جماهيرية سياسة اجتماعية اقتصادية تكون هي ادواته في بناء الدولة، فالشخصيات والقيادات الفكرية والميدانية والسياسية والقاعدة الجماهيرية ينغى ان تأتى وتنبع من الناس لذلك لابد ان يكون هناك عمل من اجل الوصول الى هذا الأساس.

المطلب الأساسي لإدارة مركز فجر عاشوراء هو المواكب الحسينية، المواكب الحسينية هي هبة من الله سبحانه وتعالى وتسديد إلهي ان تكون هنالك قاعدة او وسيلة تكون محور للعمل، واي مشروع لابد ان يلحظ فيه عدة أمور: منها الهدف ومنها المعوقات والأدوات والوسائل، اما الهدف فهو مشروع الدولة الكريمة وان تكون هنالك قاعدة جماهيرية تمتلك جميع مقومات بناء الدولة الكريمة، واما المعوقات فبنظرنا كجامعيين وتدريسيين هي كيفية كسب ثقة المواكب الحسينية او شباب الجامعة والمجتمع ولابد ان يكون العمل على طلبة الجامعات لانهم هم الأداة والوسيلة التي بها تكسب ثقة باقى جهات المجتمع، من هنا يحتاج الى إيصال المعلومة الصحيحة والاصيلة بشكلها الاحدث الى الطلبة والأساتذة للتأثير والتأثر لكسب الجماهير والوصول الى الهدف المرجو، لذلك أرى ان الطلبة والأساتذة هم الأداة والوسيلة لعكس الفكر والثقافة الاصيلة وما هو مطلول ايصاله من مشروع المرجعية وخطاباتها، فان وسائل الاتصالات الحديثة والتي منها الانترنيت جعلت الساحة الفكرية والعقائدية هي عرضة للهجمات الفكرية المتكررة، فلابد ان يكون لنا حضور واضح لمواجهة تلك الهجمات والأفكار الدخيلة والمنحرفة لتضليل عقول الشباب والمجتمع.



#### بحث للدكتور حسين عبد الله بعنوان تحديد يوم عاشوراء:



إن تشخيص اليوم الأسبوعي للعاشر من المحرّم - الذي قُتل في الحسين اليَّلِا - لهو أمرٌ صعب؛ لاختلاف النقولات في تحديده اختلافاً كثيراً، وقد طال هذا الاختلاف ما نُقل عن أهل بيت العصمة الهِيِّكِ. ويُضاف إلى هذا الاختلاف اختلاف آخر في تحديد عمر سيد الشهداء عليالي.

ُوقد تعدّدت المحاولات بهدف تشخيص يوم عاشوراء على الدقة باستخدام الحسابات، وسوف نعرض لمحاولتين منها، ثم نشفعهما بمحاولة ثالثة تكفّل هذا البحث ببيانها على التفصيل، أراها هي الأكثر دقّةً والأقرب إلى الواقع إن شاء الله تعالى.

اختلف المؤرخون في تحديد اليوم الأسبوعي العاشر من المحرّم، فاختار بعضهم يوم السبت، وذهب آخرون الى أيام أخرى، وفيما يأتى عرض لبعض الأقوال في المسألة:

السبت: أبو مخنف (على قول)، الفضل بن دكين، البلاذري، الليث بن سعد، ابن قولويه، محمد بن صالح، الشيخ المفيد، أبو زرعة الدمشقي. الجمعة: أبو الفرج الأصفهاني، الدينوري، المطهر بن طاهر المقدسي، الزبير بن بكار.

الأربعاء: خليفة بن خياط، تبناه المجلسي (على ترديد).

الاثنين: الكليني، الطوسى (على ترديد)، رواية (ابن المشهدي). كما اختلفت الأقوال في تحديد عمر الحسين اليُّلاِّ اختلافاً شديداً. وتضاربت الأقوال في تشخيصه من ٥٤ سنة إلى ٥٩ سنة.

الحسابات الفلكية للأهلَّة: توفّر مواقع متخصّصة على الإنترنت، تقويمات مفصّلة عن حركة الهلال لسنوات طوال سابقة ولاحقة، وأحد هذه المواقع يعطى تفصيل السنوات القمرية (Lunar calendar) من سنة ٥٠٠ إلى سنة ٤٠٠٠ للميلاد. وهذه أداة علمية يمكن الاستفادة منها في الترجيح بين النصوص موضوعة البحث، وسنلاحظ كيف تتطابق معطيات التقويم القمري مع بعض النصوص الثابتة تطابقاً دقيقاً أو قريباً من الدقة.

متى يبدأ التاريخ الهجرى؟ أثبت العلامة المحقّق السيد جعفر مرتضى العاملي في بحثه عن التاريخ الهجري، أنَّ أول من عمل به هو رسول الله ﷺ ويبدأ هذا التاريخ من يوم هجرة النبي ﷺ من مكة إلى المدينة في ربيع الأول، وقد عمل بهذا التاريخ أمير المؤمنين علي أيام خلافته. ولكن الخليفة الثاني أمر بردّ التاريخ إلى شهر محرّم.

ويمكن اختصار هذه النظرية بقول الصاحب بن عبّاد (ت: ٣٨٥):

"دخل [رسول الله] المدينة يوم الاثنين لاثنتي عشرة خلت من ربيع الأول، وكان التاريخ من ذلك، ثمّ رُدٌّ إلى المحرّم".(١)

وعليه، يكون شهر المحرّم أول أشهر السنة الهجرية المشهورة هو الشهر الحادي عشر من السنة الهجرية التي أرّخ بها رسول الله عَيْنِيَّةُ، وأول شهورها هو ربيع الأول.

محاولات لترجيح الأقوال: هناك محاولتان للترجيح بين النصوص باعتماد الحسابات، الأولى للمؤرخ أبي الفرج الأصفهاني، والثانية للعلامة المجلسي ﷺ، وسأكتفي بعرض نتائج المحاولتين تاركاً التعليق عليهما للاختصار.

العلامة المجلسي: العاشر لا يخرج عن الثلثاء والاربعاء والخميس. أبو الفرج الأصفهاني: العاشر هو يوم الجمعة أو السبت (والأول أصح).

المحاولة الجديدة وأركانها الأربعة: تتقوّم المحاولة الجديدة بأربعة

١. تتبّع المسار التاريخي لحركة الحسين النَّالِا بعد موت معاوية.

ذكرت المصادر أنّ الحسين عليه خرج من المدينة ليلة الأحد الثامن والعشرين من رجب (لليلتين بقيتا من رجب) ودخل مكة ليلة الجمعة لثلاث مضين من شعبان، وهذا يعنى أنّ رجب في تلك السنة كان تسعةً وعشرين يوماً. وبقى الحسين اليُّلا في مكة حتى يوم التروية، الثامن من ذي الحجة، يوم الثلاثاء(٢).

إذن توجد لدينا ثلاثة معالم أساسية، هي:

ـ خروج الحسين المنالخ من المدينة ليلة الأحد الثامن والعشرين من

\_ودخوله مكة ليلة الجمعة لثلاث مضين من شعبان.

\_وخروجه من مكة يوم التروية، الثامن من ذي الحجة، يوم الثلاثاء. واعتماداً على هذه المعالم يمكن بناء تقويم للأشهر الخمسة الأخيرة من حركة الحسين الها، وسأكتفى هنا بعرض تقويم شهر شعبان وشهر ذي الحجة.

| شعبان ۲۰ هـ |        |        |       |     |     |       |
|-------------|--------|--------|-------|-----|-----|-------|
| خميس        | أربعاء | ثلاثاء | اثنين | idi | سئي | स्थान |
| ٣           | ۲      | ١      | 49    | 44  |     |       |
| 1.          | ٩      | ٨      | ٧     | ٦   | ٥   | ٤     |
| ۱۷          | 17     | 10     | ١٤    | ١٣  | ۱۲  | 11    |
| 72          | 77     | 77     | 71    | ۲٠  | 19  | ۱۸    |
|             | ·      | 44     | 44    | 77  | 47  | 40    |

| ذو الحجة ٦٠ هـ |        |       |       |          |     |      |
|----------------|--------|-------|-------|----------|-----|------|
| خميس           | أربعاء | ثلاث، | اثنين | <b>Ā</b> | min | संबद |
| ٣              | ۲      | ١     |       |          |     |      |
| 1.             | ٩      | ٨     | >     | ۲        | ٥   | ŧ    |
| ۱۷             | 17     | 10    | ١٤    | ١٣       | 17  | 11   |
| 72             | 77     | 77    | 71    | ۲٠       | 19  | ۱۸   |
|                | ٣٠     | 49    | 44    | **       | 77  | 40   |

٧. اعتماد الحسابات الفلكية وترجيح سنة ٦٠هـ /٦٧٩.

اعتماداً على السحابات الفلكية، سأعرض جدولين لمواعيد الأهلة للأشهر السبعة الأخيرة من حركة الحسين الله (من شهر رجب إلى المحرم)، وذلك للعامين الهجريين (٥٩ مع محرم ٦٠ هـ) و(٦٠ مع محرم ٦٦ هـ). تجدر الإشارة إلى أن الاختلاف قد يحصل بين الحسابات في تحديد يوم رؤية الهلال (وليس في تحديد تاريخه) ومقدار الاختلاف هو يوم واحد لا أكثر.

وبعد عرض الجدولين، نختار السنة الأكثر تطابقاً وانسجاماً مع الأيام مستين إلا شهر وعشرون يوماً. والتواريخ التي شخّصتها النصوص.

| جدول سنة ٦٠ / ٦١ هـ - الموافق ٦٨٠م |        |        |         |           |  |  |
|------------------------------------|--------|--------|---------|-----------|--|--|
| P                                  |        |        |         |           |  |  |
| حسب النصوص                         | حساب ۲ | حساب۱  | ۋالىلال | الشهر     |  |  |
|                                    | سبت    | جمعة   | ٤/٧     | رجب       |  |  |
| ثلاثء                              | أحد    | سبت    | ٥/٦     | شعبان     |  |  |
|                                    | ثلاثاء | اثنين  | ٦/٥     | رمضان     |  |  |
|                                    | أربعاء | ثلاثاء | ٧/٤     | شوال      |  |  |
|                                    | جمعة   | خمیس   | ٨/٣     | ذو القعدة |  |  |
| ثلاثء                              | سبت    | جمعة   | 9/1     | ذوالحجة   |  |  |
|                                    | اثنين  | أحد    | 1•/1    | المحرم    |  |  |

| جدول سنة ٥٩ / ٦٠ هـ - الموافق ٦٧٩ م |             |        |       |           |  |  |
|-------------------------------------|-------------|--------|-------|-----------|--|--|
| Ag                                  | تاريخالهلال |        |       |           |  |  |
| حسب النصوص                          | حساب ۲      | حساب ۱ | 13K5  | الشهر     |  |  |
|                                     | اثنين       | أحد    | ٤/١٨  | رجب       |  |  |
| ثلاثء                               | أربعاء      | ثلاثاء | 0/18  | شعبان     |  |  |
|                                     | خمیس        | أربعاء | 1/11  | رمضان     |  |  |
|                                     | سبت         | جمعة   | ٧/١٦  | شوال      |  |  |
|                                     | اثنين       | أحد    | A/10  | ذو القعدة |  |  |
| ثلاثء                               | ثلاثاء      | اثنين  | 9/17  | ذو الحجة  |  |  |
|                                     | خميس        | أربعاء | 10/18 | المحرم    |  |  |

إنّ الجدول الثاني هو الأكثر انسجاماً مع معطيات النصوص التي تقدّمت، وعليه نرجّح حدوث واقعة الطف في محرّم سنة ٦٠ للهجرة. ٣. حديث رسول الله عَلَيْهِ اللهِ

روى الطبراني(١٠): عن أبي جعفر محمد بن على [الباقر النَّلا]، عن أم

(١) الطبراني (ت: ٣٦٠)، المعجم الكبير ١٠٥/٣

سلمة، قالت: قال رسول الله ﷺ: (يُقتل حسين بن على على على على رأس ستين من مُهاجَرَتي). وفي لفظ آخر (من مُهاجَري).

جاء في المعجم الوسيط: (الرأس) من كل شيء أعلاه، وسيد القوم، ورأس الشهر والسنة: أول يوم منهما. (٢) وعليه، فإن (رأس الستين) تعنى أول سنة ستين.

والملاحظ أن رسول الله عَيْنِيالله استخدم حرف الجر (على) بدل (في)، والحكمة في ذلك -والله العالم- هو أنّ حرف الجر (على) يدل على الاستعلاء، و(في) تفيد الظرفية وهي للوعاء (٣)؛ فمعنى (على رأس ستين) هو على مشارف أول سنة ستين، وليس (في) أول سنة ستين

وهذا يصدّق ما نقلناه سابقاً من أن السنة الهجرية تبدأ بشهر ربيع الأول، وأنَّ الحسين الرال قد استشهد في آخر سنة ٥٩ من هجرة النبي الله أي على مشارف سنة ٦٠؛ إذ ليس بين شهادته الله وبين سنة

 اسشتهد الحسين الله وعمره خمس وخمسون سنة وأشهر: مما سبق يترجّح عندنا أن الحسين عليِّ يومَ شهادته كان قد أتمّ خمساً وخمسين سنة وخمسة أشهر وسبعة أيام (على القول بولادته في الثالث من شعبان). وهذا ما تبنّاه الواقدي وغيره كما تقدّم.

قال الواقدي: والثَبتُ عندنا أنه قُتل في المحرّم يوم عاشوراء وهو ابن خمس وخمسن سنة. (٤)

وقد اختاره العلامة السدي سامي البدري في بحثه (الحسين اليَّلا في سورة الأحقاف) تفسير الآيتين الخامسة عشرة والسادسة عشرة من سورة الأحقاف. (٥)

ترجيح يوم السبت: مما تقدّم نصل إلى نتيجة أن اليوم الذي قُتل فيه الحسين عليه مردّدٌ بين الجمعة والسبت، وفي بحثنا نرجّح (السبت)، وذلك لقرينتين - فضلاً عن النصوص التي صرّحت به -.

#### أُمَّا القرينتان فهي:

١. تشبيه قتلة الحسين الله بأصحاب السبت: قال أبو مخنف: عن أبي سعيد عقيصي، عن بعض أصحابه، قال: سمعت الحُسَين بن على وهو بمكة وَهوَ واقف مع عَبد الله بن الزُّبير، فَقالَ لَهُ ابن الزبير إلىَّ يا ﴿ بن فاطمة، فأصغى إليه، فساره، قالَ: ثُمُّ التفت إلينا الحُسَين فَقالَ: أتدرون ما يقول ابن الزُّبَير؟ فقلنا: لا ندري، جعلنا الله فداك! فَقالَ: قالَ: أقم في هَذا المسجد أجمع لك الناس، ثُمَّ قالَ الحُسَين: والله لأن أقتِل خارجا منها بشبر أحب إلي من أن أقتل داخلا منها بشبر، وايم الله لو كنت في جحر هامة من هَذه الهوام لاستخرجوني حتى يقضوا

<sup>(</sup>٢) المعجم الوسيط، مادة (رأس). وجاء في الصحاح ولسان العرب من نفس المادة: وقولهم: أنتُ عَلَى رياسِ أمرك، أي أُوَّله. والعامة تقول: على رأُس أمرك.

<sup>(</sup>٣) يرَاجع: د. فاضل السّامراَئي، معاني النحو ج٣/ ٤٧ و٥٧.

<sup>(</sup>٤) ابن عساكر، تاريخ دمشق ج ٢٥٧/١٤.

<sup>(</sup>٥) السيد سامي البدري، المكتبة الحسينية الميسّرة، الكرّاس التاسع.

في حاجتهم، و والله ليعتدن على كما اعتدت اليهود في السبت.(١١) ٢. ظهور المهدي اليلا في يوم عاشوراء يوم السبت: روى الطوسي بسنده عن أبي جعفر الجواد التلا أنه قال: كأني بالقائم يوم عاشورا يوم السبت قائماً بين الركن والمقام، بين يديه جبرئيل المُثَلِّ ينادي: البيعة لله؛ فيملأها عدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً. (٢)

#### حول برنامج التاريخ في دائرة الضوء : ١. الاستاذ محمد عزيز:

مقدم برنامج "التاريخ في دائرة الضوء" على قناة كربلاء الفضائية: لا شك ان قراءة التاريخ الحسيني مهمة صعبة يحتاج فيها الباحث والمتتبع والقارئ ان يكون ممن ينظر الى القراءة التاريخية وما سطرته مصادر التاريخ المغرضة التي انما ارادت تشويه الصوة الناصعة لسيدنا ومولانا الامام الحسين اليَّلِا. في برنامج "التاريخ في دائرة الضوء" الذي قرأنا فيه عدة موضوعات كان أهمها التركيز على ما غيّب من صفحات وادوار مشرقة للمعصومين الحِيثُ، فإن المتبع لسيرة الامام الحسين اليُّلاِ والفكر الحسيني يجدان هناك مواقفا وأدوارا لابد من الوقوف عندها والتحقيق في مصادرها، لذلك لابد ان يركز بشكل بالغ على كل ما ذكره المؤرخون بالأخص في الفترة العباسية، فان التاريخ كتب في فترات متأخرة وتحت ضغط اموي وعباسي فالمنصور الدوانيقي هو الذي اشرف على كتابة التاريخ. حاولنا في هذا البرنامج التركيز على قضية التحريف المتعمد في سير مولانا الامام الحسين اليلا. نستقبل في هذه الندوة سماحة الشيخ عقيل الحمداني والأستاذ محمد العوادي.

## حول برنامج التاريخ في دائرة الضوء : الشيخ عقيل الحمداني:

في البدء نوجه الشكر الجزيل للعتبة العباسية المقدسة والعتبة الحسينية

(١) تاريخ الطبري جـ٣٨٥/٥. (٢) البحار ٢٩٠/٥٢ عن كتاب الغيبة للشيخ الطوسي. الفضل، عن محمد بن علي، عن محمد بن سنان، عن حي بن مروان عن علي بن مهزيار قال: "قال أبو جعفر".

المقدسة وأيضا لسماحة العلامة المحقق السيد سامي البدري، هذا الرجل الرائد الذي اصطلحنا عليه في برنامج (التاريخ في دائرة الضوء) بأنه ابن ادريس الثاني، الذي وقف بوجه الجمود وأمام تقديس النص العباسي، فابن ادريس اول من وقف أمام تقديس النص الفقهي بعد رحيل العلامة الطوسي والعلامة البدري وقف أمام تقديس النص التاريخي العباسي.

محاور البرنامج:

في البدء تناولنا في برنامج التاريخ في دائرة الضوء:

أولا: دور حركة الاستشراق واثرها في كتابة النص التاريخي.

ثانيا: دور سيف بن عمر الوضاع هو من مشايخ المؤرخ الطبري في تغيير حركة التاريخ وطمس الحقائق والذي وضع أكثر من الف رواية وزجّ بها في عمق التاريخ والتي أصبحت وللأسف اليوم ثوابت وتحولت الى دراما وافلام يصرف عليها وينفق عليها ملايين الدولارات، وتحولت الى قناعات ثابتة،

ثالثا: ملف كعب الاحبار ذلك الملف الشائك الذي نقل فيه كل أفكار التلمود اليهودي الى واقع المسلمين وتسربت افكار اليهود في العقائد الباطلة والتاريخ المزيف الى كتاب علماء مدرسة الصحابة،

رابعا: نظرة الصحاح الى النبي عَيْلِيُّ. وماشابها من الاساءة الى شخصية النبي الخاتم عَلَيْظِهُ الالهية.

خامسا: سيرة الامام أمير المؤمنين اليُّلا واحداث السقيفة وما جرى فيها من الانقلاب العسكري القرشى \_الاموي على الشرعية الالهية. سادسا: الحق المضيع للنبي ﷺ ومنعه من كتابة وصيته الالهية السياسية.

سابعا: ملف الزهراء عليها واستطعنا ان نبرئ جبهة الأنصار من خذلانهم عليا اليلإ باعتبار كونهم ظلموا وعصبت المسالة برؤوسهم بينما اعترف عمر بتخلفهم عن بيعة الاول وقال: وتخلفت عن الانصار باسرها لانهم كانوا يقولون لانبايع الاعليا.

ما توصلنا اليه في ذلك البرنامج:

فيما يخص ملف الامام الحسين اليُّلا باعتبار ان المؤتمر بعنوان (فجر عاشوراء الثقافي).. وقد استمر البحث فيه لأكثر من مائة حلقة. وتوصلنا بحمد الله الى نتائج مهمة ومدعومة بالادلة. وكان المحرك



والباعث الى بعض ما توصلنا اليه هي أفكار سماحة العلامة المحقق السيد سامي البدري وقد أشار اليها في جملة من مؤلفاته وكتبه، منها: أ. هو اعداد السماء ليوم عاشوراء فلم تكن صدفة من حيث الزمان والمكان والتخطيط الستراتيجي.

ب. ان الذي قتل الامام الحسين الثيلة تبعا لرواية الامام الصادق التيلة المغيبة تماما عن منابرنا واعلامنا / (هم خيل اهل الشام). وهناك جملة من الشاميين العسكريين كالحصين بن غير وكتيبته التي أشرفت تماما على قتل الحسين التيلة وأشار المؤرخون الى ان شمر بن ذي الجوشن ومعه رجال من اهل الشام كانوا يشرفون على ذبح الامام الحسين التيلة.

أما ماتوصلنا اليه من افكار وهي كثيرة فمنها:

١. ان مؤتمر منى سنة ٥٧ هـ عندما أقامه الامام الحسين الله ليس ليخرج معارضا فقط كما يشاع اليوم بل ان الحسين الله قصد الخلافة والملك في ثورته بالتحرك لواقعة كربلاء فاشترى الأرض وقام بالاعداد العسكري والإداري واللوجستي لكل الأمور التي تتعلق بكربلاء.

٢. قضية حفر الخندق الذي كان سببا من أسباب الانتصار العسكري للحسين الله في معركة كربلاء وكيف ان الخندق الذي حفره الحسين الله بطول ٩٠٠ متر تقريبا وعرض متر ضمن عدم الوصول اليهم حتى نصف عاشوراء فكانت للخندق ابواب يخرجون منها للقتال وهم في منعة.

٣. تناولنا ملف الأيام المكية (١٢٥ يوما) التي قضاها الامام الحسين الله في مكة وكيف ان الامام خاطب كل الأقاليم واستطعنا بعد جهد جهيد ان نثبت ان للحسين الله انصارا من اليمن ولبنان وهجر أي البحرين او الاحساء والقطيف.

٤. تناولنا حركة الرسائل الشريفة التي أرسلها الامام الملي والتي اثبتنا ان الكوفة لم تكن مقصدا له ولم يفكر بها اصلا ولو كانت مقصده وفكر بها لما أرسل إليها مسلما واثبتنا ان كل عدد الرسائل التي وصلت الى الحسين الملي ما يقرب من خمسين رسالة فقط كما أشار الى ذلك العلامة البلاذري،

٥. تتبعنا مسافة ومساحة الانطلاق نحو العراق وهي اثنان واربعون

محطة قد مر بها موكب الامام الحسين الله واستبعدنا ان يكون معه موكب النساء الهاشميات باعتبار انه اربع وعشرون يوما لا تفي بالغرض كي يصل الموكب ضمن مساحتها الزمنية فالمسافة تبلغ بالغرض. كم من مكة الى كربلاء، لان المساحة الزمنية لا تفي بالغرض. فالتاريخ العباسي رفع عامل الزمان والمكان والاشارة الى جملة من القضايا.

7. توصلنا الى موقعة كربلاء واثبات كثير من القضايا التي تتعلق بالحسين عليه السبعون بالحسين عليه السبعون هؤلاء هم الصفوة من القيادات العسكرية فقط وانما العدد كان اكبر من ذلك.

٧. توصلنا في عبارة الحر كتاب ابي مخنف التي قال فيها (سيدي انا اول من خرجت اليك) وصودرت النسخة الاصلية من قبل العباسيين واعطيت للطبري فرفع كلمة اليك واستبدلها بكلمة عليك) وتغيرت صورة الحر بن يزيد الرياحي امام الكثير من محبيه وعشاقه.





(كنت افكر سابقا) أن الحسين الله قاد حراكا سياسيا معارضا مقاوما للنهج الاموي بعد استشهاد الامام الحسن الله على اقل التقديرات فلكل حراك هدف يبغي الوصول اليه بعد استكمال بناءه الفكري والتعبوي فلما تولى يزيد الخلافة كان هو خط اللاعودة منه الى الخلف فلا يمكن لحراك يقوده الحسين الله أن يتعايش مع حكم يقوده يزيد والامام الله لم يتحرك في زمن ضعف معاوية لاسباب عديدة منها ان معاوية كان قادرا على تاطير حركة الامام الله بانها حركة نقض عهد، وكنت ساذجا بامتياز!

ثم انفتحت على تجربة الشيخ الكريم عقيل الحمداني فلا بد من قراءة التاريخ بمفاصل خفية وخطرة جدا تبدأ بالتريث في قبول المشهور. اللهم احفظ شيخي سماحة السيد سامي البدري والقائمين على المؤتم .



### السنوات القادمة حبلي بانتشار نور الحسين 峰 وهديه الذي تحمله المواكب الحسينية للعراق والعالم



كلمة سماحة العلامة المحقق السيدسامي البدري المشرف العام على مركز فجر عاشور آء الثقافي.

اكتفى العلامة البدري ببحوثه حول المشروع السياسي للمرجعية الدينية العليا في النجف الاشرف الذي وزع على المؤتمرين واشار في حديثه بشكل مختصر الى محاور عديدة منها هي:

1. تعليقه على صورة غلاف العدد الثالث من نشرة فجرعاشوراء التي تمثلث بالسيد السيستاني عيط به اساتذته انها صورة مبتكرة مقصودة، ليشير بها الى حقيقة ان المرجع الديني يبرز من قمة الهرم العلمي الشيعي وليس من قاعدته او حاشيته.

 ان المرجعية الدينية العليا للشيعة في العراق انفتحت على ممارسة الفتوى

الجهادية في مطلع القرن التاسع عشر ٢٠ نيسان /١٩٠٢ الموافق ١٩٥٨ ذي القعدة /١٩٠٦هـ على عهد الشيخ جعفر كاشف الغطاء للدفاع عن النجف من غزو الوهابيين ثم فتوى التنباك من المجدد الشيرازي ثم فتوى السيد اليزدي والعلماء في زمانه فتوى الجهاد ضد الاحتلال الانكليزي ثم فتوى الجهاد من السيد على السيستاني للدفاع عن العراق من الداعشيين. وتفصيل ذلك



في نشرة فجر عاشوراء التي وزعت منذ وصول ضيوف المؤتمر الى كربلاء، ٣. ان المناهج المدرسية العراقية منذ ١٩١٧ قد غيبت جهد المرجعية في بناء العراق الحديث، ومن هنا تاتي الحاجة الملحة الى تثقيف ابناءنا اليوم من عمر ١٥سنة (عمر مرحلة الدراسة المتوسطة) الى عمر ٢٢سنة (عمر الدراسة الاكاديمية) بالمعلومات التي انطوت عليها كراسة فجر عاشوراء إذ فيها تعويض لا باس به،

السنوات القادمة حبلى بانتشار نور الحسين التَّالِا وهديه الذي تحملة المواكب الحسينية للعراق والعالم.

٥. امله في مركز فجر عاشوراء التابع للعتبة الحسينية إذا حالفه التوفيق ان يصدر اثني عشر عمدا من نشرة فجر عاشوراء واثني عشر مجلدا من كتاب فجر عاشوراء التكون زادا ثقافيا واستشرافيا للسنوات الخمس القادمة يحمله المركز الى الجمهور المليوني المدرسي والجامعي في موج المشاة والمواكب الحسينية التي برزت كاعظم ظاهرة تجمع شعبي على الساحة العراقية في مرحلتنا الراهنة ولا يمكن ان تكون مجرد طقس عابر ثم ينتهي الى لا شئ ، ليس من شك انها الناعي لاعظم قتيل والبشير لاعظم بركان بالنور الى العالم اجمع وان غدا لناظره.

٦. اما تعليقه على كلمة الشيخ عقيل وكلمة السيد محمد العوادي فقد جاء
 ت فيه النقاط التالية:

النقطة الاولى: اشكر الشيخ عقيل والسيد العوادي على حسن ظنهما بي وكان

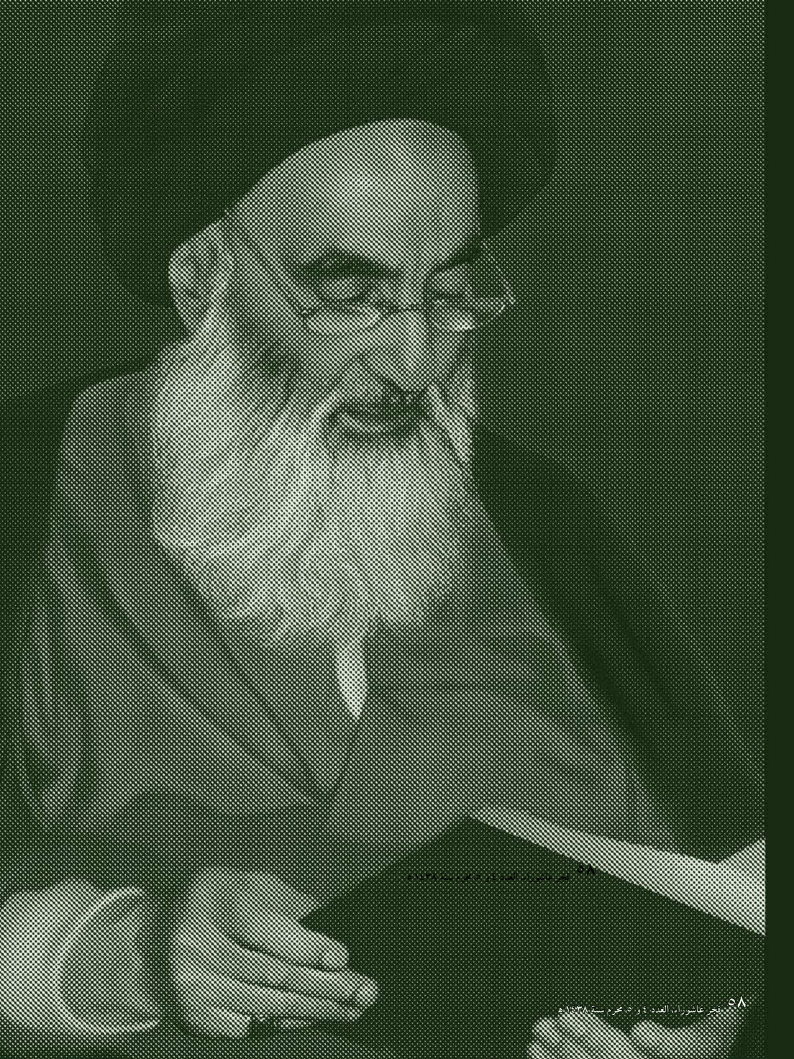
بودي ان تذكر الموارد الجديدة في اعمالي التحقيقية التي نفعتهما في بحوثهما، النقطة الثانية: ما ذكره الشيخ عقيل حول دور سيف بن عمر في طمس حقائق ربع قرن من التاريخ بعد وفاة النبي ص عمل ضروري جدا وكذلك فتح ملف كعب الاحبار الذي نشر الاساطير التوراتية ولسيت التلمودية بين المسلمين عمل هو الاخر مفيد ولكن الاول اكثر فائدة على مستوى تصحيح المعلومات التاريخية عن اخطر فترة في تاريخ المسلمين،

النقطة الثالثة: الافكار التي طرحاها وكانت بحاجة الى تعليق كثير اخص منها بالذكر رايهما في نهضة علي والحسين بالتيلا وانهما يستهدفان اقامة الدولة واستلام الملك، فانني اخالف هذا الراي كثيرا واعتبر ان حركتيهما بالتيلا كانت تستهدف هداية المسلمين الى سنة النبي عَلَيْوَا الله امامة اهل بيت النبي عَلَيْوا الدينية وهي اشمل من الامامة السياسية. ومن الجدير ذكره ان ما ذكراه قد طرحه الشيخ نجف آبادي ومن قبل المستشرق فلهاوزن ومن قبلهم الاعلام العباسي لتطويق حركتهما باخبار كاذبة انهما فشلا في تحقيق هدفهما، والحال ان كلامن نهضة علي ونهضة الحسين بالتيلا قد حققت اعظم نجاح في تاريخ النهضات الرسالية، والتفصيل موكول الى بحوثي التفصيلية في كتبي عن الامام الحسين والامام الحسن بالتيلا فقد اشرت فيه الى هدف نهضة على على المنتبر قفيه الى هدف نهضة على على المنتبر قبيلا.

اكرر شكر لهما ودعائي لجهدهما ان يشق طريقه الى النور قريبا فانه بالتاكيد سوف يثري الساحة وينشط حركة البحث. ■■

مجس ذكر ابي عبد الله العسين ﴿ والقيام والصرخة بعبارات مزدعاء الندبة . السيد جعفر البدري . علوم القرآن والحديث . كلية الشيخ الطوسي .
اين الطالب بدم المقتول بكربلا ، اين المعد لقطع دابر الظلمة ، اين المرتجى لإزالة الجور والعدوان ، اين المدخر لتجديد الفرائض السنن ، اين المؤمل لإحياء الكتاب وحدوده ، اين هادم أبينة الشرك والنفاق ، اين مبيد اهل الفسق والعصيان والطغيان ، اين طامس آثار الزيغ والاهواء ، اين معز الاولياء ومثل الأعداء ، اين جامع الكلمة على التقوى ، اين باب الله الذي منه يؤتى ، اين صاحب يوم الفتح ، وناشر راية الهدى ، اين الطالب بذحول الأنبياء وأبناء الأنبياء ، اين الطالب بدم المقتول بكربلاء .

□ الموافق المؤمل المؤمل المؤمل المؤمل الموافق الموافق الموافق الموافق المؤمل الموافق المؤمل المؤمل الموافق الم



# المرجعية الدينية الرشيدة

في النجف الأشرف...

## مدار الحجة وسطوع البرهان

د. ابو عباس النجفي ٥ حزيران ٢٠١٦ م النجف الأشرف

#### أ. المقدمة:

لا أحسب أن أمة من الناس قد عاشت على هذه الأرض من دون أن تعتنق دينا تدين به للخالق جل وعلا ومن خلال جملة من المعتقدات التي تكوّن بمجموعها ذلك الدين، وبغض النظر عن مدى الاستقامة أو الانحراف الذي قد تنطوي عليه تلك المعتقدات. إن جميع الأديان والشرائع السماوية وعلى مدى التاريخ الإنساني، كان لها حَمَلة وأمناء يبلغونها إلى الناس ويوضحون لهم منظومة العقائد والقيم والأخلاق التي جاء بها ذلك الدين أو الشريعة. إن أهم ما يميز حملة الدين أنهم يجسدون وبشكل كامل، منظومة الدين الذي يدعون إليه ويجسدون كل تعاليمه بطريقة تجعل منهم أنموذج عملي يُحتذي به، ومثالا تطبيقيا كاملا يترجم كل معانى الدين إذ لا يمكن أن نتصور أن هناك دين أو شريعة بدون حملة أو مبلغين، سواء كانوا من قمة هرم القيادة وهم الأنبياء والرسل وأوصيائهم وحواريهم أو كانوا من قاعدة هرم القيادة وهم الكهنة أو الرهبان أو العلماء المجتهدين الذين يضطلعون بدور الهداية بالعلم والعمل ويغدون بذلك دينا يمشي على الأرض وأجسادا تتحرك بوحي العقيدة وعلى مدار الزمن.

إذن فالدين ببساطة هو تلك الثنائية المترابطة والمتلازمة من تشريع مكتوب وحامل لذلك التشريح تتمثل فيه روح النص. وبهذه الثنائية يعيش الدين حيا في نفوس أتباعه، وإلا فأنه يصبح مومياء خال من الروح لا يحمل من صفات الجسد إلا الملامح الظاهرية.

وبنظرة فاحصة دقيقة للديانات والشرائع والمذاهب التي تدين بها جموع الناس في هذه المعمورة، وعلى ضوء هذا المقياس يمكن أن غيّر الشرعة الحية التي يتسق فيها النص مع التطبيق، من غيرها من الشرائع المحنطة التي عجزت عن تقديم أنموذجها الحي!.

ب. الإسلام في الدائرة الشيعية:

قدم الإسلام وطبقا للرؤية الشيعية (الإمامية الإثني عشرية) منهجا واضحا وجليا في إدارة الدين لمسيرة الخلق في هذا العالم، هذا المنهج الذي شرّع له وحدد معالمه كلا من النص الديني المقدس وحامل النص المعصوم، وذلك ابتداء من أعلى قمة في هرم القيادة وهو الرسول الأعظم صلى الله عليه واله مرورا بأوصيائه من الأول وحتى آخرهم صلوات الله تعالى عليهم أجمعين، حيث المسار الذي اتسقت فيه النظرية بالتطبيق والممارسة بالنص الشرعي، وحيث الشرعة المنسجمة من الفطرة السليمة والخالية من العقد والمآزق والتناقضات والمفارقات وعلى مدى الزمن وليومنا هذا، فلا يجد المتتبع الفطن والباحث المنصف وصاحب الفطرة السليمة، لا يجد في هذا النهج عشوراء العدد ٤ و أي نوع من التناقض أو التهافت الذي يمكن أن يُسجّل على مسيرةً هذا الخط، لا بين النص الشرعى وسلوك راعى النص، ولا بين رعاة النص أنفسهم، مما يقدم ظاهرة وحيدة في مضمونها وفريدة من نوعها، ميزت الإسلام في دائرته الشيعية الإمامية الإثنى عشرية التي اتخذت من القران دستورا محفوظا ومن المعصوم راعيا وأمينا ومترجما ومطبقا

ومفسرا لهذا الدستور وقائدا للمسيرة (الكتاب والعترة)، ميّزته عن بقية المذاهب الإسلامية الأخرى من جهة وعن وبقية الديانات والشرائع في العالم من جهة أخرى. إن المتابع الحصيف لمسيرة هذا الخط سيجد أن الصورة المثالية الكاملة التي رسمها النص المقدس عن الإنسان الكامل وطبيعته وخواصه لا يمكن أن نجدها مجسدة تجسيدا تاما شاملا، إلا في شخص الراعي والأمين على هذا النص وهو قائد هذا الخط دون غيره من الناس، وهذا ما لا نجده في أي ديانة أو شرعة منذ أن بزغ فجر الإسلام على هذه الأرض وإلى يومنا هذا.

إن من أعظم التحديات التي طرأت خلال مسيرة هذا الخط وهو عندما اقتضت الحكمة الإلهية أن تحجب شخص القائد والراعى والأمين على النص المقدس، عن الأنظار من دون أن تغيب إدارته وتدبيره للمسيرة، ولقد تم الإعداد لهذه المرحلة

الحرجة ولهذا التحدي الكبير في فترات زمنية سبقت غياب القائد، حيث كان التوجيه بإتباع العلماء العاملين المجتهدين في تحصيل العلم والمنضبطين بحدود النص المقدس، ليشكِّلوا بذلك امتدادا لذلك القائد ولو بدرجات كبيرة دون العصمة، ليكونوا بمثابة قبسا من نور العصمة الوهاج، ولكي يقودوا المسيرة بتسديد ورعاية من صاحب المقام الأول. ومرة أخرى قدم هذا الخط للعالم أجمع، أغوذجا للدين الحي عندما اتسقت شخصية القائد وممارساته مع النص الشرعي، ليقدم لأتباع هذا الخط ولغيرهم نماذج مشرّفة غير خافية على كل مراقب منصف، بينما انزلقت المذاهب والديانات والشرائع الأخرى إلى متاهات ومآزق كبرى على مستوى النص والتطبيق وخلّفت لنا إرثا ملطخا بالدماء ويعج بالظلم والجور والخروقات والكبوات والفضاعات والفضائح والجرائم المروعة.

#### ج. ملامح القيادة في المرجعية:

لعل من أبرز الملامح العامة والأساسية التي اتسمت بها المرجعية بصفتها قائد المسيرة وعلى مدى قرون من تولى رجالاتها لهذا التكليف الشرعي، وعلى سبيل الإجمال لا التفصيل والحصر، هي:-- قبس من نور الراعي الأول: وهو أمر بديهي يفرضه منطق العقل والدين والمعتقد، إذ لا يمكن أن نتصور أن مستوى من مستويات النيابة العامة تعضدها حالة من حالات التسديد والرعاية يمكن أن تتحقق في شخص المرجع من دون أن تحمل شخصية ذلك المرجع قبسات من هدي وسمة وخُلق الراعى والقائد الأصيل صاحب المقام الأول، وهو ما يعزز حقيقة انتماء المرجعية إلى خط الوصاية التي أوصى بها رسول الله صلى الله تعالى عليه وآله. وهنا يمكن أن نحصل على عدة ثرات من خلال هذه الميزة الرفيعة الثمرة الأولى

●إن من أعظم التحديات التي طرأت خلال مسيرة هذا الخط وهو عندما اقتضت الحكمة الإلهية أن تحجب شخص القائد والراعي والأمين على النص المقدس، عن الأنظار من دون أن تغيب إدارته وتدبيره للمسيرة، ولقد تم الإعداد لهذه المرحلة الحرجة ولهذا التحدي الكبير في فترات زمنية سبقت غياب القائد، حيث كان التوجيه بإتباع العلماء العاملين المجتهدين في تحصيل العلم والمنضبطين بحدود النص

المقدس.

هي أن الأطروحة الإمامية الإثني عشرية هي أطروحة عملية واقعية استطاعت عبر قرون طويلة أن تؤدي رسالة الدين الحنيف وأن تحمل كل وصاياه وتعاليمه ومعتقداته وهديه بالشكل الذى تجعل منه دينا نابضا بالحياة يتحقق فيه التناسق بين النص وحامل النص. الثمرة الثانية هو قدرة هذا الخط على اجتياز كل العقبات والمخاطر وحرب الإبادة والتشويه والإقصاء عن الحياة العامة والعزلة و وضغط الظلم والجور وشدة الفتن التي واجهته وابتداء من وفاة صاحب الرسالة صلى الله عليه وآله وإلى يومنا هذا، فكان على رأس هذا الخط إما إمام معصوم حاضر أو نائب عام لإمام معصوم غائب، يقوم مقامه ويبلغ الدين عنه من خلال العلم والرواية والتحقيق والاجتهاد. الثمرة الثالثة وهي حالة الانسجام والتناسق التام الذي ميزّت قيادات هذا الخط و وحدة النسق العقائدي التي اتسمت به، فلا

تناقض ولا تشتت ولا تعارض في المبانى الاعتقادية والاستدلالية بل كانت وما تزال قلعة محصنة بالدليل الساطع والبرهان الرصين. - تعاضد السيرة والمسيرة: إذا ما أردنا أن نعرّف هذه الميزّة الرفيعة، فإننا يمكن أن نقول أنه وعلى مدى اتساع ساحات الأديان وتعدد ميادينها على مستوى التاريخ والجغرافيا فإننالم نشهد حالة تعززت فيها عرى الترابط بين سيرة القائد الشخصية وبين طبيعة المهمة التي ينهض بها، كما نشهده في قيادة المرجعية الممثلة لخط الإسلام بمداره الشيعي الإمامي الإثني عشري. فمن خلال نظرة محايدة ومنصفة للصفات والملكات التي تتمتع بها شخصية المرجع القائد. يمكن أن تتضح لنا هذه الميزّة العظيمة، فعلى خطى الرعاة الأوائل، تبلورت شخصية المرجع واستجمعت كل الملكات التي تؤهله للاضطلاع بهذا الدور الخطير، فطهارة المولد وطيبة النشأة وحسن السيرة مزينة بالورع وطاعة الله تعالى ومخالفة الهوى والعدالة والجد في التحصيل والاجتهاد ممزوجة بالزهد والعفة والصبر والتواضع لله تعالى والعفو عن المسيء مرصعة بالحكمة والشجاعة والثبات والأمانة وسداد الرأي وطول الصمت، كل ذلك وأكثر من معالى الصفات وطيّب السمات نراها قد رسمت معالم الطريق وبينت طبيعة المنهج وأفصحت عن عظيم الترابط و وثاقة التلاحم بين شخص المرجع ومنهجه المبنى على رفعة الدين و دعوة الناس للتمسك به.

- سمو الغاية وصلاح الوسيلة: وفي هذه الميزّة يتجلّى عمق التواصل بين شخصية المرجع القائد وروح الدين وقيمه وسمو أهدافه ونقاء أدواته، كما وتظهر واضحة للعيان قوة الإرادة والثقة بالله تعالى وحسن الظن به والتصديق بوعده، وذلك من خلال التوجه إلى الغايات السامية الرفيعة عبر التوسل بالوسائل الأخلاقية والشرعية التي رسمها

لنا الشرع المقدس والسيرة المباركة لأصحاب المقام الأول، فلا يشوب التقدم إلى الأهداف الرفيعة، كل ما يثلم عقائد الدين والإيمان بها والانحراف عن خطه المستقيم، بل لا مكان حتى للشبهات والعثرات والهفوات، فكم من الفرص السانحة والمراتب المتاحة والانتصارات الساحقة والفتوحات الكبيرة حال دون الوصول إليها، الورع عن محارم الله وشدة الاحتياط والوقوف عند الشبهات ودقة التحرى لصريح الحق، وهذا هو الابتلاء الأكبر والامتحان الأصعب والجهاد الأعظم لهوى النفس ونزعاتها وغرائزها، فالنجاح في هذا الاختبار لا يكون إلا لمن نال المراتب العالية في رياضة النفس وجهادها، وهو ما وسم قيادة المرجعية الصالحة على مدى الزمن دون غيرها من القيادات الدينية لدى الأديان والشرائع في كل زمان ومكان.

#### د. شواهد من أدوار المرجعية في العراق:

في عالم اليوم وفي العراق تحديدا ومن عاصمة التشيع النجف الأشرف على وجه الخصوص، تقف ألمرجعية القائدة بكل وعي وحزم وحكمة أسوة بأسلافها وعلى خطى منهجهم القويم، تقف لتجابه أمواج التحديات والمخاطر والأزمات المحدقة بالإنسان والأرض والمقدسات، وقد كانت لها عدة أدوار تتماشى وطبيعة المرحلة والظرف، ولكن مع دخول العراق مرحلة الانعتاق من سطوة الدكتاتورية التي اندحرت يوم أن قرر الشعب العراقي الصابر والمتحن، أن يقف جانبا ويتركها تواجه مصيرها المحتوم على يد القوات الأجنبية التي دخلت العراق، عند تلك المرحلة الحساسة والخطيرة برز دور جديد للمرجعية القائدة بطريقة تتناسب ودقة الموقف وتطور

الأحداث حيث سبجل لها من الأدوار العظيمة والمواقف الكبيرة المشرّفة التي حفظت بها العراق وشعبه وبكل مكوناته وأطيافه، من تآمر أهل الداخل وأهل الخارج، ضاربةً بذلك أروع الأمثلة للقيادة الحكيمة المتزنة التي لا يغلب غضبها حلمها ولا يقعد بها حلمها عن الغضب لله وللدين الحق والوطن، كما قدمت أجلى المواقف التي تمثلت فيها بأخلاق أصحاب المقام الأول وبهدى سيرتهم النيّرة. إن مقطعاً من الزمن تقف فيه المرجعية بكل ملكاتها مع جموع الشعب الموالية والشجاعة، لتقود فيه معارك العراق كافة وعلى أكثر من صعيد وأكثر من جبهة وضد أكثر من عدو، لابد من التوقف عنده واستجلاء الدروس والعبر منه وذلك من أجل الوعى بطبيعة المرحلة وأهميتها

● تتلخص رؤية المرجعية في العراق الجديد يضرورة بناء دولة تحترم وتحتضن كل مكونات الشعب وفق معيار العدالة، وقد أطلقت عليها مصطلح الدولة الرشيدة والتي يعتمد في بناءها على عدة مرتكزات أهما إعداد دستور تشارك جميع المكونات في كتابته ويحظى بالقبول من أغلبية الشعب ومن ثم اعتماد نظام انتخابي عادل يتم عبره انتخاب مجلس النواب والذي بدوره يقوم بتشكيل الحكومة التى تكون مسئولة عن حفظ الوطن وخدمة الشعب وفق منهج العدل والمساواة بين جميع المواطنين واعتماد مبدأ الفصل بين السلطات التنفيذية والتشريعية والقضائية لتكون الشرعية في نهاية المطاف بيد الشعب، والشعب وحده هو مصدر الشرعية، وهنا ترتكز النقطة الجوهرية في رؤية المرجعية، وهذا ما يفسر وقوفها بصلابة وحزم من أجل إقرار هذه المبادئ فى بناء الدولة وذلك بعدما حاولت أطراف داخلية وخارجية الالتفاف

على إرادة الشعب.

في تحديد حاضر ومستقبل العراق والمنطقة أجمع. وبوقفة فاحصة دقيقة يمكن تتبع طبيعة الأدوار التي اضطلعت بها المرجعية خلال عملية صنع العراق الجديد، عراق يحمل إرثه العظيم ويعي دوره الكبير، ولعل من أبرز هذه الأدوار هي: بناء الدولة الرشيدة، لكي يتسنى فهم حقيقة هذا الدور الكبير لابد من فهم واستيعاب مصطلح (الأبوة الصالحة) بكل ما يحمل هذا المصطلح من معنى وعمق، فكما أن الأب الصالح يربي أبنائه على أسس من التربية الأخلاقية العالية التي تجعل منهم أبناء صالحين يتحملون مسؤولية الواجبات الملقاة على عاتقهم أمام الأسرة والمجتمع من دون أي تدخل للأب في خيارات الأبناء، كذلك هي المرجعية، حيث وقفت ومنذ الساعات الأولى التي أعقبت انهيار النظام الدكتاتوري في العراق، وقفت لتعلن منهجها ورؤيتها للعراق الجديد وطبيعة بناء نظام الحكم وإنشاء الدولة، وكانت رؤيتها تتلخص في ضرورة بناء دولة تحترم وتحتضن كل مكونات الشعب وفق معيار العدالة، وقد أطلقت عليها مصطلح الدولة الرشيدة والتي يعتمد في بناءها على عدة مرتكزات أهما إعداد دستور تشارك جميع المكونات في كتابته ويحظى بالقبول من أغلبية الشعب ومن ثم اعتماد نظام انتخابي عادل يتم عبره انتخاب مجلس النواب والذي بدوره يقوم بتشكيل الحكومة التي تكون مسئولة عن حفظ الوطن وخدمة الشعب وفق منهج العدل والمساواة بين جميع المواطنين واعتماد مبدأ الفصل بين السلطات التنفيذية والتشريعية والقضائية لتكون الشرعية في نهاية المطاف بيد الشعب، والشعب وحده هو مصدر الشرعية، وهنا ترتكز النقطة الجوهرية في رؤية

المرجعية، وهذا ما يفسر وقوفها بصلابة وحزم من أجل إقرار هذه المبادئ في بناء الدولة وذلك بعدما حاولت أطراف داخلية وخارجية الالتفاف على إرادة الشعب وتشكيل دولة وفق مبدأ الدكتاتورية المبطنة التي تديرها مجموعة محدودة من الكيانات من دون أن تكون هناك إرادة شعبية في اختيارهم أو محاسبتهم أو استبدالهم.

لقد وعت المرجعية وعيا تاما لتاريخ هذا الوطن وتاريخ شعبه الصبور، واطلعت على الحقب الزمنية والأدوار السياسية التي مرت عليه حيث كانت القوى الخارجية وبالتعاون مع فئات داخلية محدودة تمسك بزمام الأمور وتعمل على احتكار الإرادة الوطنية وتشكيل سلسلة من الحكومات والأنظمة الموالية لها عبر الانقلابات

والمؤامرات والصفقات التي لم يكن للشعب فيها أي رأى أو قرار أو مصلحة وإنما كانت كلها بالضد من مصالح الوطن وخيارات الشعب. لذلك ومن خلال هذا الفهم لتاريخ الوطن وتاريخ الأنظمة المتوالية عليه فقد قررت المرجعية إرساء معادلة جديدة لبناء نظام الحكم في العراق تغاير المعادلات الجائرة السابقة، ليكون الشعب هو مفتاح هذه المعادلة الجديدة التي بتطبيقها يتمكن العراق من أن يطوى مرحلة مظلمة دامت قرابة القرن من الانقلابات العسكرية والمؤامرات والجور والظلم ومصادرة الإرادة الوطنية وانتهاك السيادة وتبديد الثروات والمقدرات، وبهذه الإستراتيجية قررت المرجعية المضى قدما في بناء هذا النظام الجديد ولكن التحدى الأكبر كان يتمثل بوعى الشعب وإدراك أهمية الدور حالة التقصير عن أداء واجباتها.

> المناط به في بناء الوطن وتقرير مصيره لأن النظام الجديد لا يمكن أن يبني بدون شعب واع معبأ بثقافة وطنية عالية تشعره بمسؤوليته الخطيرة والمباشرة في انتخاب وصناعة مؤسسات الحكم ومحاسبتها واستبدالها في حالة التقصير عن أداء واجباتها، و وفق هذا المنهج جندت المرجعية كل طاقاتها من أجل حث الشعب، وبروح الأبوة الصالحة الحانية، على المشاركة في بناء وطنه وعدم الاتكال على الآخرين والتقاعس والتراخي في انجاز هذه المهمة الوطنية المقدسة، كما أنها أي المرجعية وقفت وأعلنت بصوت عال و وبوضوح تام لا لبس فيه من أنها تقف على مسافة واحدة من الجميع وأنها لا تدعم جهة سياسية معينة دون أخرى وإنما تركت تحديد ذلك إلى الشعب ليتحمل بذلك كل المسؤولية عن خياراته، ومن دون أن تبخل (المرجعية) عليه بالنصح والإرشاد والتوجيه لحسن الاختيار. إن تداول السلطة وبناء مؤسساتها وفق مبدأ الانتخابات هو الأسلوب الأمثل لإدارة بلد متعدد المكونات كالعراق والطريقة المثلى للحفاظ على وحدته وتوفير الحد الأمثل للعدل والمساواة وإلا فإن بديل الانتخابات سيكون التسلط والتآمر والانقلابات والعودة إلى المربع الأول والحقب المظلمة، وهنا تجدر الإشارة إلى المحاولات العديدة البائسة واليائسة التي قامت بها عبثا وتخبطا وتضليلا، عدة أطراف داخلية وخارجية للطعن بالمرجعية من خلال تحميلها مسؤولية صعود أطراف فاسدة إلى سدة الحكم عبر بوابة الانتخابات، وللرد على تلك الإدعاءات الباطلة يمكن العودة إلى المصطلح الذي على ضوئه بُني تحرك المرجعية وهو الأبوة الصالحة التي تربي الشعب وتثقفه وتحثه على المشاركة وتوجهه لاختيار الأصلح من دون أن يكون لها تدخل في نوعية ذلك الخيار فإن وفق الشعب لذلك فبها وأن لم يحسن الاختيار فإن أبواب التغير مشرعة وتصحيح الأخطاء متاح وكل شيء بيد الشعب لا بيد غيره، وهذا الكلام موجه لكل عاقل فطن

● التحدي الأكبر امام مشروع المرجعية في بناء الدولة كان يتمثل بوعى الشعب وإدراك أهمية الدور المناط به في بناء الوطن وتقرير مصيره لأن النظام الجديد لا يمكن أن يبنى بدون شعب واع معبأ بثقافة وطنية عالية تشعره بمسؤوليته الخطيرة والمباشرة فى انتخاب وصناعة مؤسسات الحكم ومحاسبتها واستبدالها في

ومنصف، أما من كان خلاف ذلك فلا كلام معه. - فأس تهدم أصنام الفساد: لقد قادت المرجعية معركة الإصلاح ومحاربة رموز الفساد، بطريقة كانت غاية في الحكمة والصبر والأناة والتدرج في إلقاء الحجة وسحب كل المبررات من الأطراف التي تدور حولها شبهات الفساد وذلك لأن هذا الملف خطير وحساس نتيجة لتأثيره المباشر على الوضع الإداري والاقتصادي والتنموي ومن ثم الوضع السياسي والأمني للبلد، وباختصار شديد فهو يؤثر على بقاء الكيان العراقي كدولة، لذا فقد اتسمت طريقة معالجة هذا الملف من قبل المرجعية بأقصى درجات الوعى لطبيعة الظرف وتجنب التأثير السلبي على بقية الجبهات المفتوحة على العراق، فمن جهة يتوجب إيقاف استنزاف العراق، ومن جهة أخرى يتوجب منع

أعداء العراق من الاستفادة من هذه المعركة واستغلالها لصالحهم، فكان السير في هذا الطريق أشبه بالمشى وسط حقل مليء بالألغام والمفخخات.

لقد وظفت المرجعية منبر الجمعة الذي يصدح من مرقد الإمام الحسين صلوات الله تعالى عليه في كربلاء المقدسة، من أجل توجيه وإدارة هذه المعركة ومعارك العراق الأخرى، فقد كانت تبث خلال خطب الجمعة وصاياها لكل من المتصدين والشعب وترسم لهم الخطوط والمحددات والمطالب التي ينبغي الأخذ بها لأجل مكافحة الفساد، كما وكانت تشير إلى الجهات التي يتوجب عليها المبادرة بهذه العملية وتبين موقفها من الأطراف الممتنعة عن السير في طريق الإصلاح، وكل هذا تم على مراحل وحسب ما يفرضه منطق الاستجابة والرفض ومبدأ إلقاء الحجة على المعنيين بالأمر، وهنا يمكن للمراقب أن يرصد خمسة مراحل من الخطاب المرجعي والذي اخذ منحي تصاعديا في هذه المعركة، والمراحل هي:

المرحلة الأولى: النصيحة الخالصة، حيث بدأت بعد أن تشكلت أول حكومة دائمة فكان الخطاب واضحا وموجها لكل من تسنم المسؤولية، ولكن كانت استجابة الجهات السياسية المتصدية للعمل السياسي والمشاركة في الحكومة وصنع القرار، استجابة متكبّرة ومتعالية على سماع هذا النصح وكأنهم يقولون في سرهم: وهل مثلنا من تقدم له هذه النصائح وقد جئنا من أحزاب وتيارات إسلامية نعرف فيها الحلال والحرام؟!

المرحلة الثانية: إعادة تذكير الجهات المتصدية بالنصيحة وذلك بعدما صموا وعموا عن السماع والنظر في أهمية هذا النصح وهنا كانت الاستجابة عبارة عن خطابات شكلية وإجراءات إعلامية مضللة للرأي العام لم تقترب إطلاقا من رموز الفساد ولا من حصونهم المنيعة ولم تفتح أو تعالج أي قضية فساد.

المرحلة الثالثة: الإنذار والتحذير من خلال تشخيص الجهات التي كانت وما تزال سببا لهذا الفساد والانحراف، حيث قامت بحث رأس الجهاز التنفيذي على الضرب بيد من حديد على تلك الجهات ومحاسبتها قبل فوات الأوان، وأحدث الخطاب هزة واضحة في أركان المنظومة السياسية المعنية به وبدأ جو من التوتر والقلق ينتاب رموز هذه الجهات وبدأت تفكر في كيفية التخلص من هذا المأزق الكبير وذلك بعدما تورطت وعلى مدى أعوام طويلة في عملية الفساد مما جعلهم في حالة من التلازم الوجودي مع الفساد فوجودهم صار مرهونا بوجوده ونهايتهم مرهونة بنهايته، وهنا وبالرغم من عملية الالتفاف والضغط التي مارسوها على هذه المطالب، إلا أن ما أصابهم من ذعر وارتباك وتضعضع، يعتبر موقف متقدم لصالح الحركة المناهضة للفساد بقيادة المرجعية. المرحلة الرابعة: التوبيخ والتقريع بالصمت والإعراض عنهم وذلك بعدما بحت الأصوات بالنصح والتوجيه من دون استجابة ملموسة، وهذا ما أحدث زلزالا كبيرا في أطراف العملية

السياسية واضطرابا عنيفا مما سبب تبادل الاتهامات وتصدع التحالفات المعقودة فيما بينهم وانهيار التفاهمات المبنية على تقاسم المصالح واستنزاف الموارد، مما ساعد في حدوث شروخ كبيرة في المنظومة المسؤولة عن الفساد وهو موقف متقدم لصالح محاربة الفساد. المرحلة الخامسة: التنكيل المباشر بهذه الأطراف المشكّلة لمنظومة الفساد والشكوى إلى الله تعالى من أعمالهم، حيث جاءت هذه المرحلة بعدما ران على قلوبهم واستعصوا على الهداية والرشاد، وهو ما عزز حالة الانقسام الكبير في منظومة الفساد و وسع الشروخ فيما بينهم وسحب بساط الشرعية منهم، وسرّع بظهور النزاعات والاتهامات بالفساد وكشف الملفات المتبادلة وإزالة الأقنعة بعدما كانوا يعيشون في أبراجهم المحصنة بالشرعية ومتسترين بعباءة الدين وخطابات الشرع المقدس، إن تفشى الصراع بين تلك الأطراف قد سرّب الضعف إلى كياناتها وأدى إلى محاصرتها من قبل الرأي العام وإسقاط كافة الذراع والحجج من أيديهم، وهو موقف متقدم كبير آخر ما كان من الممكن الوصول إليه لولا صبر ومثابرة وثبات المرجعية في هذه المعركة وعزمها على الانتصار فيها لصالح الشعب والوطن. ولازالت المعركة مستمرة ولازالت الآمال معقودة على الله تعالى أولا وعلى المرجعية في قيادة هذه الحرب الكبيرة ضد الفساد ورموزه ولازالت الإرادة ثابته بإزاحتهم ولازال الأمل بالنصر راسخا لا يتزحزح.

- سيف يقطع دابر الإرهاب: إن مواقف المرجعية المتواترة من العفو

● لقد وظفت المرجعية منبر الجمعة الذي يصدح من مرقد الإمام الحسين صلوات الله تعالى عليه في كربلاء المقدسة، من أجل توجيه وإدارة هذه المعركة ومعارك العراق الأخرى، فقد كانت تبث خلال خطب الجمعة وصاياها لكل من المتصدين والشعب وترسم لهم الخطوط والمحددات والمطالب التي ينبغي الأخذ بها لأجل مكافحة الفساد، كما وكانت تشير إلى الجهات التي يتوجب عليها المبادرة بهذه العملية وتبين موقفها من الأطراف الممتنعة عن

السير في طريق الإصلاح.

والصفح عن المسيء وإطفاء نيران الفتن والصبر عند الشدائد وكظم الغيظ والإغضاء عن الأذى والتشديد على الوحدة الوطنية، قد بلغت من الحد أن ظن العادى إنّ هذا كله من الضعف والخوف والاستكانة الذي ينتاب المرجعية وجموع الشعب المؤمن، فسولت له نفسه أن يجمع فلوله ويهجم هجمةً شرسةً على العراق في يوم عز فيه النصير وتخاذل فيه القريب والبعيد وانكشف فيه الخور الفاضح في المؤسسات الأمنية والعسكرية التي بنتها الحكومة، فما كان من المرجعية إلا أن تنهض كالأسد المغضب في ساعة العسرة، وتصول برجالها وحشدها المقدس من أبناء العراق البررة عبر فتوى الجهاد الكفائي المقدسة، لتسحق جموع العدوان وتطحنهم طحنا في معارك العز والشرف ليعلو عندها صراخ العدو وعويله ويتردد صداه في دول التآمر وعواصم العدوان، وسط دهشة العالم بأسره.

لقد كشفت هذه المعركة العادلة التي فرضتها قوي الإرهاب العالمي على العراق وهي كما يقال الضارة النافعة، كشفت عن وجه آخر ناصعا

من وجوه القيادة المرجعية وأظهرت المزيد من ملكاتها الفريدة وأبرزت أهليتها وقدرتها على إدارة الملفات الكبرى والعمل بثبات وصبر وشجاعة في الأزمات التي تعصف بالأمة والمحن الخطيرة التي تداهمها، ففي الوقت الذي ينكص فيه الجميع وبما فيهم الرؤوس المتربعة على هرم المسؤولية وتتفرق الجموع ويصمت المدّعين عند ساعة الشدة والضر، تنهض المرجعية كالطود الشامخ نهضةً يتفاجئ بها القريب ويصدم بها البعيد ويذهل بها المتابع، لتذود عن الأمة وتدفع عنها الخطوب والمحن وتأخذ بيدها بعيدا عن موارد الهلكة، وهي على هذا الحال حافظة لحدود الشرع ومتبعة للسنن الحميدة والأخلاق الكريمة لا تؤثر هوى على رشد ولا تركن للباطل دون الحق، تسير بهدى الأوصياء الأوائل صلوات الله تعالى عليهم أجمعين واثقة بنصر الله وحسن وعده لعباده الصالحين. وفي الوقت ذاته فقد كشفت هذه المعركة حقيقة الأغلبية التي يتشكل منها الشعب العراقي وطيبة عنصرهم ونفيس معدنهم وكريم سجاياهم وحقيقة انتمائهم المصيري والوجودي والوجداني إلى هذا الخط العظيم يوم التفوا حول قيادتهم الحقيقية الشجاعة، وهم الفقراء والمعدمين والعزّل إلا من الإباء والحمية والشجاعة والبطولة والنخوة والتضحية في سبيل الله والمقدسات والوطن، فكانوا بحق أبناء بررة للمرجعية وللوطن، وازدهت بفضل بطولاتهم أيام العراق رغم المآسي وجسامة التضحيات، وعادت حمى الوطن ومقدساته محفوظة ومصونة على أيديهم وببركة دمائهم الطاهرة. ■■

إن إهمال قراءة التاريخ بحجة أن التاريخ إنما كتبه اتباع السلاطين، أدى إلى أمر خطير في المنظومة المعلوماتية للعاملين في الحديث، فإني أُشِّبُه من لا يعرف التاريخ كفاقد الذاكرة، فالعامل في التراث ينبغي أن يهيئ نفسه لأن يعاصر ذلك التراث، ويعيش معه في كل أزمانه وآناته،



JAM CANALLANTE

احد الباحثين المتخصصين في الحوزة العلمية في النجف الاشرف حول مشروعه الرجالي الكبير

اجرت مجلة فجر عاشوراء مقابلة مع الباحث الفاضل السيد غيث شبر حول مشروعه الرجالي الكبير في خدمة كتاب الكافي المعنون بـ (الوافي).

#### فَجُرُعا شِوراء هل من الممكن أن تعرفنا بالضبط على مضمون الكتاب بأقصر كلمات ممكنة؟

ج: لا يخفي أن من أهم الكتب التي جمع فيها أصحابنا روايات الأئمة (عليهم السلام) هو ما يسمى بكتاب الكافي الذي استغرق مؤلفه عشرين عاما لجمع تلك الأحاديث من مظان مختلفة فاحتوى قرابة ستة عشر الف حديث، وكتابنا الذي اسمه الوافي مسؤوليته تحقيق صدور تلك الأحاديث من جهة المعصومين (عليهم السلام) وذلك بتتبع الطرق والوسائل كافة كجمع القرائن السندية ومقارنة المتون والتدقيق في شأنها من أي تصحيف وقع وجرى خلال الألف والمائة سنة الماضية على الكتاب، فهدف الكتاب باختصار أن يحدد في كل حديث نسبة الوثوق به وبصدوره من المعصوم (عليه السلام).

فَجَرُعَالِمِهُولِاء ألا تخشى أن يتطرق إليكم النقد فقد سبقكم إلى هذا مجموعة ممن فند وضعف معظم أحاديثنا، وانتهى به الحال إلى العزلة العلمية؟

ج: بالعكس، فالكتاب هو رد على من ضعف الكافي كله، أو معظمه، نعم قد يظن لأول وهلة أن كتاب الوافي في تحقيق أسناد كتاب الكافي الشريف هو كتاب من ضمن تلك الكتب التي تحاول قدر الإمكان النيل من قيمة التراث الحديثي، بإعمال القواعد الرجالية الصارمة، مما يفضي بالنهاية إلى إلغاء صدور كثير من أحاديثنا، لكنه ظن ليس في محله أبداً.

فالذي يجب أن يعرف: أن هذا الكتاب إنما هو رد على من شكك في كثير من أحاديث -كتاب الكافي، ولتوضيح الأمر أكثر ينبغي

أن يكون معلوما أن في البين مدرستين على طرفي نقيض في التعامل مع التراث الحديثي، المدرسة الأولى هي تلك المدرسة التي تعاملت بصرامة بالغة، وبمنطق أرسطي، وبرياضيات خاطئة، مع علم الرجال، من غير أعمال الدقة المطلوبة في البحث الرجالي، بحيث أغفلت كثيرا من المتغيرات في المعادلة، فأنتجت نتاجا عقيما تمخض عنه عدم العمل بأكثر الأحاديث، وإعدام الجزء الأكبر من تراثنا الحديثي، ولا يخفى خطورة هذا الأمر في قطعنا على تعاليم أئمتنا (عليهم السلام). وهروبا من تلك المشكلة \_وبدلا من معالجة الطريقة التي أدت إلى هذا الأمر وإصلاحها \_ فرَّ قسم من العاملين في هذا المجال من هذه الرمضاء، وظهرت معالم المدرسة الثانية بشكل أكثر وضوحا نتيجة لذلك، ولكن هذه المدرسة هي الأُخرى أفرطت إفراطا مبالغا فيه، فحاولت إثبات صدور الاحاديث بكل وسيلة، من غير النظر الموضوعي، وتفاوتت أقوالهم: بين من قال بصدور كل الاحاديث المودوعة في كتبنا الواصلة، وبين اختصاص ذلك في الكتب الأربعة، وبين اختصاص ذلك في الكافي دون غيره، وبين من قال بو ثاقة كل الأحاديث التي وصلت إلينا، وأعملوا تلك القواعد الرجالية الصماء فقط فيما تعارض من الاحاديث، وقبلوا أحاديث الكذابين وأضرابهم، وبأقل مرتبة من مراتب ذلك الإفراط عمل قوم بطريقة تشم منها رائحة عدم الموضوعية، فتوسعوا في طرق التوثيق وضيقوا في طرق التضعيف، حتى و ثقوا الناس لأدنى ملابسة، واهملوا تضعيفات علمائنا الأولين ممن عاصر هؤلاء الضعفاء أو من قارب عصورهم بأضعف الحجج، وأهون الأدلة، وتصورا أنهم بعملهم هذا أنهم إنما ينقذون تراثنا، وهم في عملهم هذا \_غفر الله لهم \_ إنما ينسبون إلى أهل البيت ما تفوه

به الكذبة والمحتالون من حيث لا يشعرون.

وبدلا من هذا التفريط والإفراط المخلين؛ إذ نتيجة الأول تغييب الكثير من أقوالهم (عليهم السلام)، ونتيجة الثاني نسبة ما ليس لهم إليهم (عليهم السلام)، كان ينبغي إتعاب النفوس، وشغل الأذهان بإصلاح الخلل وترميم الدواء، لا التخيير بين منع المريض من الدواء، أو إعطائه أي دواء وجدوه في طريقهم، فالطريقين أحدهما أخطر من الآخر.

وكل هذا إنما ظهر بسبب عوامل، أهمها ثلاثة، هي:

فقدان الذاكرة الاجتماعية وإهمال التاريخ. وعدم النظر الدقيق الثاقب في علم الرجال. وعدم قراءة كتب تراثنا بالدقة الكافية. وإلا لو راعى الباحث هذه الأركان الثلاثة؛ لبانت الطريق السالكة لمحققي الصدور.

إن إهمال قراءة التاريخ بحجة أن التاريخ إنما كتبه اتباع السلاطين، أدى إلى أمر خطير في المنظومة المعلوماتية للعاملين في الحديث، فإني أُشَبِّه من لا يعرف التاريخ كفاقد الذاكرة، فالعامل في التراث ينبغي أن يهيئ نفسه لأن يعاصر ذلك التراث، ويعيش معه في كل أزمانه وآناته، فالشخص الذي يريد أن يكتب أو يبحث في الدين أو تراثه وهو لا يعلم ما جرى في الماضي هو كشخص فاقد للذاكرة يريد أن يكتب عن نفسه وهو في الخمسين! فلن يفهم نفسه وما يجري الآن كما يفهم نفسه وما يجرى عليها الآن من لم يفقد ذاكرته ومن تجمعت وتراكمت لديه معلومات الماضي، والواقع المؤلم أننا كمجتمع نعاني بشكل فضيع من فقدان الذاكرة والجهل بالتاريخ، ولا أقصد بالمجتمع عامة الناس، بل المجتمع العلمي الذي يتعامل مع النصوص والتراث الحديثي، هذا هو الركن الأول. أما الركن الثاني، فإنه ينبغي أن يدرك الكثير أن علم الرجال علم اجتماعي، وليس علما

رياضيا أو تقنيا، والعلوم الاجتماعية تفرق عن العلوم الرياضية بأمور عدة، ومن أهمها أننا لا نستطيع إجراء المعادلات الرياضية بسهولة في العلوم الاجتماعية والاستنتاج منها؛ لأن المتغيرات أكثر من أن تحصى فيها، وأن العلوم الاجتماعية تهتم بالجزئيات كثيرا بما يفوق اهتمامها بالكليات، على خلاف الرياضيات التي تهتم بالقواعد الكلية وتطبيقاتهاً، ولعدم إدراك تلك الحقيقة، أو التغافل عنها، أو للاشتغال بالعلوم العقلية الصرفة \_ أو التي يسمونها عقلية \_ والبعد عن الواقع الحديثي والاجتماعي لرواة الحديث، تعامل قوم مع الحديث والرجال بتلك الطريقة، وكأنهم يزرعون النخيل في بلاد الشمال، وليس الفريق الأول ممن وقع ضحية هذا، بل الفريقان ممن ابتلي بهذا الداء العضال، والتباساتهم وشطحاتهم أكثر من أن تحصى.

وأما الركن الثالث، فإنه ينبغي أن يعلم أن التتبع الحثيث، والنظرة عن كثب لمتون الأخبار وأوصاف الرواة، والهيمنة على تسلسلات الأسناد وتكررها، ومتابعة المخطوطات القديمة، ومزاولة النسخ والاستماع والتلقى كما كان يفعله الرواة ويعيشونه؛ مما يكشف للباحث الكثير من الخفايا المخبأة، ولعمري لا يعلم متعة ذلك إلا من مارسه، فتنكشف له التصحيفات، وتتضح له الطبقات، وكم من حديث يتصوره القوم هونا ضعيفا، ولا مجال \_ حتى للمتساهلين في أمر الإسناد \_ لتصحيحه وفق التعامل السندي المعروف، فتتضح صحته ويطمأن بصدوره، وكم من حديث يصح سنده فينكشف غلطه وتتبدد و ثاقته.

أما نتيجة تلك الطريقة، فكانت مذهلة فعلا، فعلى سبيل المثال لا الحصر، ومن جهة العد والحساب فحسب، لاحظنا أننا أثناء عملنا في تحقيق روايات كتاب الحجة في الكافي \_

ولم نكمله بعد \_قد قلنا بالوثوق باعتبار ٧٦٪ من الأحاديث التي فرغنا من تحقيقها، بينما كان المجلسي (رحمه الله) قد أشار إلى عكس تلك النسبة فقال باعتبار ٢٩٪ منها!!.. ولذلك لما ضاقت به السبل تراه (قدس سره) التجأ إلى أن الكل صادر إلا عند التعارض فيعمل





### فَجُرَعًا لِيُنْوِرْاء كم جزءا صدر من هذا الكتاب، وكم جزءا بقي؟

ج: صدر منه ثلاثة أجزاء، ولا زلت في الرابع، أما عن إكماله، فهو يحتاج إلى التوفيق من الله جل وعلا، فهو يحتاج بعد إلى أربعين جزءا أو نحوه لإكمال الكافي كله، ولذا فهو ليس لهذا الجيل بل لأبنائنا إن وفقني الله لإتمامه.

#### فجرعا شدراء مركز المرتضى لإحياء التراث هو الناشر لكتبكم وهو اسم جديد في عالم النشر هل من الممكن أن نعرف عنه شيئا؟

ج: هو اسم جديد فلم يقض من عمره أكثر من ست سنين، لكن نتاجه كثير بالنسبة إلى عمره، فقد قدم العديد من الأعمال كتحقيق بعض المخطوطات الهامة التي لم تطبع كمخطوطة الأنوار الغروية في شرح اللمعة

في عدة أجزاء وهو من الكتب المهمة خاصة لمدرسي كتاب اللمعة في الحوزة المباركة، وكذا اخرج إلى النور بعض المخطوطات الأصولية التي لم تر النور بعد ككتاب المحصول للمقدس الأعرجي (قدس سره) الذي ينبغي مؤكدا للعاملين في علم الأصول التوقف كثيرا عنده، وغيره من كتب الأصول والفقه، إضافة إلى ما قام به من دورات لتعليم التحقيق لتنمية كوادر مستقبلية لهذا العمل في المستقبل، والشكر من بعد الله لسماحة السيّد أحمد الصافي الذي يقدم رعاية منقطعة النظير للباحثين ولمراكز البحث العلمي حفظه الله من كل سوء.

#### فَجُرُعاٰشِوْرَاء<mark>ِ ما هي ردود الأفعال وخاصة</mark> يقال أن مجتمع الحوزة مجتمع متشدد وأن المؤلف سيلقى عند تأليفه معاناة شديدة؟

ج: أحب أن أوضح أمورا في هذا الصدد. الأول: الحوزة مجتمع علمي، ومجتمع علمي صارم في تقديره للعلم، فكل عمل دخيل على العلم يلقى هجمة شرسة من اتباع العلم، لكن إن شعر أهل العلم أن هذا المنتج أو ذاك من المنتجات العلمية التي خضعت للمعايير الدقيقة، فإنك لا تدرك كمية الدعم المعنوى التي ستقف خلفك لتدفعك لإتمامه، وقد شملني أساتذتي وزملائي وطلبتي بعناية بالغة منقطعة النظير وتوفير السبل لإتمام الكتاب، من توفير المخطوطات القديمة والمصادر والمراجع، وإبداء النقد وبيان ما وقعت فيه من أخطاء على كافة الأصعدة، للارتقاء بمستوى الكتاب، بل والحث والدعاء على إكمال العمل، وكم أحمد ربي أن شملني برعايته أن أكون جزءا من هذا المجتمع العلمي الرائع الذي لا تجد نظيره في أرضنا هذه، حيث غاب فيه الحسد، وكثر فيه الإيثار، وفقهم الله لما يحب ويرضى ودفع عنهم كل سوء.

الثاني: مع الصرامة العلمية الشديدة للحوزة في القبول وعدمه فمجتمع الحوزة يمتلك موضوعية قد تخلو بقية الأوساط العلمية منها، فالدليل هو القائد، والنظر العلمي هو الرائد، وكم من نقاش وجدل قد ينتهي بأن يحاول الخصم في نهاية المطاف أن يأتي بأدلة لمناظره توخيا للموضوعية، ومن هنا فالكتابة في هذه البيئة تضفى نوعا كبيرا من الطمأنينة للكاتب الذي يتوخى الموضوعية في بحثه.

الثالث: الحرية الفكرية التي في أوساط الحوزة العلمية لا تكاد تجد نظيرها، ولكن الحرية هنا لا تعنى العبثية والعشوائية والفوضي، بل الحرية العلمية هي أن تكتب وتبحث أي موضوع ترغب ببحثه و أن تصل إلى أي نتيجة هي مفاد الدليل بقيد أن يكون البحث وفق المقاييس العلمية الصحيحة، سواء خالف أو وافق أيا كان، وفي أحيان كثيرة يوجه الكثير تهمة عدم الحرية في حركة البحث العلمي في الحوزة المباركة إلا أن الحوزة براء من هذه التهمة، فها أنا ذا اكتب في كتابي قال السيّد الخوئي وقال مرجع الطائفة السيّد السيستاني وقال فلان وفلان وهم من أعاظم علمائنا (قدس الله أسرار الماضين وحفظ الله الباقين منهم)، وأوجه النقد لهم ولأساتذتي وهم فرحون بالنتاج الذي أقدمه، وإن كانوا لا يوافقونني الرأي، بل حتى أساتذتنا حفظهم الله اعتادوا مناقشة آراء أساتذتهم الأحياء منهم والأموات، وما ازدادوا بهذا إلا تقديرا ورفعة، فمن يكتب ضمن المعيار العلمي لا يخشى من أهل العلم، ولما كان الكثير من المنتمين للحوزة من أهله كان الكاتب في مأمن مما يخافه الكُتّاب.

ولذا كانت ردود الأفعال متلخصة باتجاهين: أولها الدفع والحض على إتمام العمل، وثانيها محاولة نقد الكتاب بشكل موضوعي وبيان ما وقعت فيه من هفوات أو أخطاء، حتى أنني

استفدت من الجانب الثاني أكثر مما استفدته من الجانب الأول؛ حيث كان له الأثر البليغ في تغير أسلوب الكتاب من جزء إلى آخر، وكله ببركة ما قدمه زملائي وأساتذتي من نقد ترشح عنه مزيد دقة فيما أكتب، وبفضل

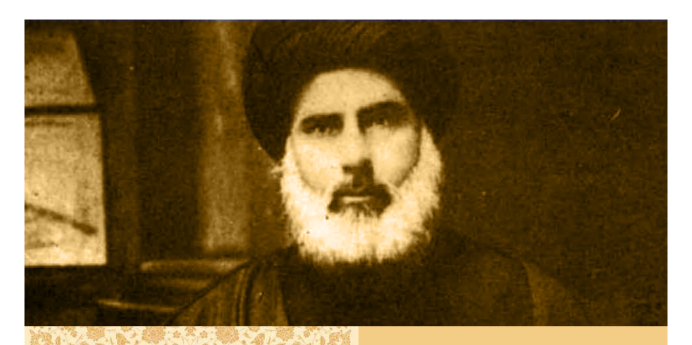
فَجُ عَالِيثُورًاء هل هناك جديد في الكتاب أمرإنه لا يعدو نقلا لما في كتب القدماء كما هو الحال في اغلب ما نراه في التأليفات الرجالية؟

ج: نسبة الجديد متفاوتة بين كتاب وآخر، ففي الجزء الأول كان هناك القليل من الجديد، أما الجزء الثاني فقد حوى كمية أكبر منه، فإني قد آليت على نفسي أن لا أترجم لرجل إلا وأحاول قدر الإمكان الخروج بجديد فيه، وأما الجزء الثالث فقد كثر فيه الجديد على سابقه، ولعل الرابع يكون كذلك بالنسبة إلى سابقه، والله هو المعين.

## فَجَرَعَ الشِوراء ما نوع الجديد في كتابكم؟

ج: هناك أصناف متعددة، فمن ناحية القواعد الرجالية أضفنا طريقة جديدة في التوثيق هي التوثيق الفطري، وهي تتلخص في استكناه طرق التوثيق عند البشر واستحصال المناط المسؤول عن تواجد الوثوق بالنفس، ثم محاولة تطبيقها على الرواة مباشرة بغض النظر عن الرجوع إلى توثيقات القدماء أو غيرها من أنواع التوثيق، ومنها أيضاً الكلام في حجية التسلسل السندي، وأيضاً في أنواع التصحيف الحاصلة في كتب القدماء ومحاولة تصنيفها ولو بشكل مبعثر في أجزاء الكتاب المختلفة، بل وإطلاق تسميات على نوع التصحيف؛ لغرض إحصائها بشكل علمي، وغير ذلك من قواعد كلية، ومن ناحية جزئية فقد تم الكشف عن كثير من الالتباسات في فهم عبائر القدماء وما وقع فيه الكثير من الباحثين في سوء فهم لها، وأيضاً

تفسير بعض الكلمات الغامضة، بل وكشف التهافتات الكثيرة في ما نجده في بعض الكتب ككتاب ابن حجر حيث جاس وحاس ونقل منه الكثير من أصحابنا من غير روية ولو تريثوا لضحكوا كثيرا من تهافتات ما ينقله عن على بن الحكم، وأيضاً تم تصحيح بعض الأسناد التي اتفق الكل على ضعفها بطريقة تصحيح تقترب إلى القطع عند الممارس منه إلى الوثوق والاطمئنان، وتوثيق مجموعة من الرجال الذين غفل عن حالهم، وتحديد طبقة كل رجل وزمنه وفي هذا أيضاً ظهرت لنا الكثير من سنوات الوفاة التي لم تكن معروفة عند أوساط الرجاليين كسنة وفاة ابن أبی یعفور وکونها ۱۳۱هـ وحمران بن أعين وكونها سنة ١٣٠هـ واستكشاف سنة وفاة الفضل بن شاذان من كونها ٢٥٩هـ وغيرها كثير، وأيضاً لعل من الجديد المهم هو نقل آراء مرجع الطائفة السيد السيستاني (دام ظله)، إذ تخفي على الكثيرين، ولعلي في الأجزاء القادمة أقدم شيئا أكثر من الجديد ببركة دعوات الخيرين إن شاء الله تعالى.



# دلالة حديث الغدير على خلافة امير المؤمنين بهذ

■ منكتاب النصوالإجتهاد - السيد شرف الدين صفحة ٥٨٥ - ٥٩٢

قال العلامة المحقق السيد عبد الحسين شرف

بنزول الآية ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَما بَلَّغْتَ رِسالَتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكافِرِينَ ﴾ المائدة /٦٧ نزل ﷺ واستنزل من معه عن رواحلهم، فأرسل من استرجع المتقدمين من الحجاج، فِجانِيَّطِ السَّالِعِيْدِ يَنْ مِ الْمُحَيِّمِ الْمِجْيَّمَةِ النَّاسِ كَلْهِم في صعيد واحد، فصلى بهم فريضة الوقت، وعمل له منبر عال من حدائج الإبل بين دوحتين من سمر ظللوا عليه من الشمس

بينهما، فرقى ذروة المنبر وأجلس عليا دونه بمرقاة، ووقف للخطابة عن الله عز وجل في تلك الجماهير فابتدأ ببسم الله والحمد لله، والثناء على الله، والشكر لآلائه، فقال في ذلك ما شاء أن يقول، ثم أهاب بالناس يسمعهم صوته، فقصروا عليه أسماعهم وأفئدتهم صاغين.

وإليكم نص بعض المأثور من خطابه يومئذ بعين لفظه: "أيها الناس يوشك أن أدعى فأجيب وإنى مسؤول وإنكم مسؤولون فماذا أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد أنك قد بلغت

وجاهدت ونصحت، فجزاك الله خيرا فقال: أليس تشهدون أن لا إله إلا الله، وأن محمدا عبده ورسوله وأن جنته حق، وأن ناره حق، وأن الموت حق، وأن البعث حق بعد الموت، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور؟. قالوا: بلى نشهد بذلك. قال: اللهم اشهد ثم قال: يا أيها الناس إن الله مولاي وأنا مولى المؤمنين، وأنا أولى بهم من أنفسهم، فمن كنت مولاه، فهذا على مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، ثم قال: يا أيها الناس إنى فرطكم وإنكم

الدين إلله:

واردون على الحوض، حوض أعرض مما بين بصرى إلى صنعاء فيه عدد النجوم قدحان من فضة، وأني سائلكم حين تردون على عن الثقلين كيف تخلفوني فيهما، الثقل الأكبر كتاب الله عز وجل سبب طرفه بيد الله تعالى وطرفه بأيديكم فاستمسكوا به لا تضلوا ولا تبدلوا وعترتي أهل بيتي، فإنه قد نبأني اللطيف الخبر أنهما لن ينقضيا حتى يردا على الحوض ا هـ. (الحديث) .

قال الله : لا كلام في صحة هذا الحديث بلفظه، ولا ريب في تواتره من حيث المعنى بألفاظ متقاربة غير أن شيخ الإسلام شيخنا البشرى الله قال فيما راجَعَنا به مما يتعلق بهذا

(إن حمل الصحابة على الصحة يستوجب تأويل هذا الحديث - حديث الغدير -متواترا كان أو غير متواتر، ولذا قال أهل السنة لفظ المولى يستعمل في معانى متعددة، ورد بها في القرآن العظيم،

فتارة يكون بمعنى الأولى، كقوله تعالى مخاطبا للكفار (مأواكم النار هي مولاكم) أي أولى

وتارة بمعنى الناصر كقوله عز اسمه: (ذلك بأن الله مولى الذين آمنوا وأن الكافرين لا مولى لهم)

وبمعنى الوارث كقوله سبحانه: (ولكل جعلنا موالي مما ترك الوالدان والأقربون) أي ورثة، وبمعنى العصبة نحو قوله عز وجل: (وإني خفت الموالي من ورائي)

وبمعنى الصديق: (يوم لا يغني مولى عن مولى بلي نشهد بذلك.

وكذلك لفظ الولى يجئ بمعنى الأولى بالتصرف، كقولنا: فلان ولى القاصر، وبمعنى الناصر والمحبوب. قالوا: فلعل معنى الحديث، مَن كنتُ ناصرَه، أو صديقَه، أو حبيبَه، فإن عليا كذلك، وهذا المعنى يوافق كرامة السلف الصالح، وإمامة الخلفاء الثلاثة رضى الله عنهم

أجمعين.

قال ﷺ:فقلت له في الجواب: أنا أعلم بأن قلوبكم لا تطمئن بما نقلتموه ونفوسكم لا تركن إليه، وإنكم تقدرون رسول الله عَيْنَالُهُ في حكمته البالغة، وعصمته الواجبة، ونبوته الخاتمة، وأنه سيد الحكماء، وخاتم الأنبياء (وما ينطق عن الهوي إن هو إلا وحي يوحي علمه شدید القوی)،

فلو سألكم فلاسفة الأغيار عما كان منه يوم غدير خم، فقال: لماذا منع تلك الألوف المؤلفة يومئذ عن المسير؟

وعلى مَ حبسهم في تلك الرمضاء بهجير؟ وفيم اهتم بإرجاع من تقدم منهم وإلحاق من تأخر؟

ولم أنز لهم جميعا في ذلك العراء على غير كلاء ولاماء؟

ثم خطبهم عن الله عز وجل في ذلك المكان الذي منه يتفرقون، ليبلغ الشاهد منهم الغائب، وما المقتضى لنعى نفسه إليهم في مستهل خطابه؟

إذ قال: يوشك أن يأتيني رسول ربي فأجيب، وإني مسؤول، وإنكم مسؤولون، وأي أمر يسأل النبي ﷺ عن تبليغه؟

وتسأل الأمة عن طاعتها فيه؟

ولماذا سألهم فقال؟ ألستم تشهدون أن لا إله إلا الله، وإن محمدا عبده ورسوله، وإن جنته حق وأن ناره حق، وإن الموت حق، وإن البعث حق بعد الموت، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور؟ قالوا:

ولماذا أخذ حينئذ على سبيل الفور بيد على فرفعها إليه حتى بان بياض إبطيهما؟ فقال " يا أيها الناس إن الله مولاي، وأنا مولى المؤمنين "، ولماذا فسر كلمته - وأنا مولى المؤمنين - بقوله وأنا أولى بهم من أنفسهم؟ ولماذا قال بعد هذا التفسير " فمن كنت مولاه، فهذا مولاه، أو من كنت وليه فهذا

وليه، اللهم وال من والاه وعاد من عاداه، وانصر من نصره، واخذل من خذله؟ " ولم خصه بهذه الدعوات التي لا يليق لها إلا أئمة الحق، وخلفاء الصدق؟

ولماذا أشهدهم من قبل فقال: ألست أولى بكم من أنفسكم؟ فقالوا: بلي. فقال: من كنت مولاه، فعلى مولاه، أو من كنت وليه، فعلى وليه، ولماذا قرن العترة بالكتاب، وجعلها قدوة لأولي الألباب إلى يوم الحساب؟ وبم كانت لديه عدل القرآن؟ ولم أخبر أنهما لا يفتر قان؟

وفيم بشّر بهدي من تمسك بهما، وأنذر بضلال من تخلف عنهما؟ وعلى مَ هذا الاهتمام العظيم من النبي الحكيم؟ وما المهمة التي احتاجت إلى هذه المقدمات كلها؟ وما الغاية التي توخاها في هذا الموقف المشهود؟

وما الشيئ الذي أمره الله تعالى بتبليغه إذ قال عز من قائل: (يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك وإن لم تفعل فما بلغت رسالته والله يعصمك من الناس)

وأي مهمة استوجبت من الله هذا التأكيد، واقتضت الحض على تبليغها بما يشبه التهديد؟ وأي أمر يخشى النبي الفتنة بتبليغه؟ ويحتاج إلى عصمة الله من أذى المنافقين بىيانە؟

أكنتم - بجدك لو سألكم عن هذا كله -تجيبونه بأن الله عز وجل ورسوله ﷺ إنما أرادا بيان نصرة على للمسلمين، وصداقته لهم ليس إلا؟

ما أراكم ترتضون هذا الجواب، ولا أتوهم أنكم ترون مضمونه جائزا على رب الأرباب، و لا على فجمييًا شو الحالحة الهجاء و و، كالتم سنة الرسمثال ه والأنبياء، وأنتم أجل من أن تجوزوا عليه أن يصرف هممه كلها، وعزائمه بأسرها، إلى تبيين شئ بين لا يحتاج إلى بيان، وتوضيح أمر واضح بحكم الوجدان والعيان، ولا شك

أنكم تنزهون أفعاله وأقواله عن أن تزدري ها العقلاء، أو ينتقدها الفلاسفة والحكماء، بل لا ريب في إنكم تعرفون مكانة قوله وفعله من الحكمة والعصمة، وقد قال الله تعالى: (انه لقول رسول كريم ذي قوة عند ذي العرش مكين مطاع ثم أمين وما صاحبكم بمجنون) فيهتم بتوضيح الواضحات، وتبيين ما هو بحكم البديهيات، ويقدم لتوضيح هذا الواضح مقدمات أجنبية لا ربط له بها، ولا دخل لها فيه، تعالى الله عن ذلك ورسوله علوا كبيرا،

وأنت - نصر الله بك الحق - تعلم أن الذي يناسب مقامه واهتمامه في ذلك الهجير، ويليق بأقواله وأفعاله يوم الغدير، إنما هو تبليغ عهده، وتعيين القائم مقامه من بعده، والقرائن القطعية، والأدلة العقلية، توجبان القطع الثابت الجازم بأنه ﷺ ما أراد يومئذ إلا تعيين على واليا لعهده وقائما مقامه من بعده. فالحديث مع ما قد حف به من القرائن، وقال الكميت بن زيد الله تعالى: نص جلى، في خلافة علي، لا يقبل التأويل، ويوم الدوح دوح غدير خم وليس إلى صرفه عن هذا المعنى من سبيل، وهذا واضح والحمد لله (لمن كان له قلب أو ولكن الرجال تبايعوها ألقى السمع وهو شهيد).

> على أن هذا الحديث لم يسلم من الاختصار بحذف شئ من نصوصه قطعا لأن القوة الفعالة والأكثرية الساحقة يومئذ إنما كانتا في جانب المعارضين الحول القلب، ولهم كانت الغلبة وعاقبة السلطة، ومع ذلك فإن الشذرة الباقية من شذور الحديث كافية وافية والحمد لله، والعجب كل العجب من بقائها، وإنما بقيت (ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حي عن بينة) (ولله الحجة البالغة على الناس).

> أما نحن الإمامية فقد تواتر لدينا من طريق الإمام أبي عبد الله الصادق عن آبائه الميامين المالي عن جدهم عَيْنَا أنه نص على على يوم الغدير بالخلافة عنه عَيْشُ نصا صريحا بكل جلاء، وأنه أمر أصحابه يومئذ

بأن يسلموا عليه بإمرة المؤمنين، وأن البعض منهم سلم ولم يقل شيئا. والبعض إغا سلم بعد أن قال للنبي عَيْشُ: أعن الله ورسوله ذلك يا رسول الله؟. فقال عَيْنَاللهُ نعم إنما هو عن الله ورسوله.

فصرح الحق يومئذ عن محضه. وأسفر الصبح والحمد لله لذي عينين. كما قال أبو تمام الطائي إلله من قصيدة. له عصماء هي في د يوانه:

#### ويوم الغدير استوضح الحق أهله

بفيحاء ما فيها حجاب ولا ستر يمد بضبعيه ويعلم أنه

ولى ومولاكم فهل لكم خبر يروح ويغدو بالبيان لمعشر

يروح بهم غمر ويغدو بهم غمر فكان له جهر بإثبات حقه

وكان لهم في يزهم حقه جهر أثم جعلتم حظه حد مرهف

منالبيضيوماحظصاحبهالقبر

أبان له الخلافة لو أطيعا

فلم أر مثلها خطرا مبيعا

ولم أر مثل ذاك اليوم يوما

ولم أر مثله حقا أضيعا فلم أبلغ بها لعنا ولكن

أقول أساء أولهم صنيعا

وقال الله تعالى: (لقد ابتغوا الفتنة من قبل وقلبوا لك الأمور حتى جاء الحق وظهر أمر الله وهم كارهون) .

ما كان المعارضون ليحسبوا أن رسول الله عَلَيْهِ اللهِ سيقف موقفه الذي وقفه يوم الغدير أبدا، فلما فاجأهم به وأدى فيه عن الله ما أدى، رأوا أن معارضته في آخر أمره وقد بخعت العرب لطاعته، ودخل الناس في دين الله أفواجا لا تجديهم نفعا، بل تسبب لهم الويلات، لأنها تستلزم إما سقوطهم بالخصوص، أو سقوط

الإسلام والعرب عامة، وحينئذ يفوتهم الغرض الذي كانوا يأملون، والمنصب الذي كانوا له يعملون. لهذا رأوا أن الصبر عن الوثبة أحجى، فأجمعوا على تأجيلها إلى بعد النبي عَلَيْكُ الله يكون الخروج عليه نفسه، وهكذا كان الأمر منهم بكل لباقة ممكنة، وكل عناية بالشعائر الإسلامية واحتياط عليها، وجهاد في سبيلها أبلوا فيه بلاءا حسنا، وقد أوحى الله عز وجل إلى نبيه بما كانوا يضمرون، وأطلعه على ما سيكون، لكن الدين لا بد من اكماله، والنعمة لا محيص من اتمامها، والرسالة لا مندوحة من تبليغها، (ليهلك من هلك عن بينة ويحيي من حي عن بينة).

(وما على الرسول إلا البلاغ المبين).

نعم عهد لوصيه وخليفته من بعده، أن يتغمدهم حين يعارضونه بسعة ذرعه، ويتلقاهم بطول أناته، وأمره أن يصبر على استئثارهم بحقه، وأن يتلقى تلك المحنة بكظم الغيظ والاحتساب، احتياطا على الإسلام، وإيثارا للصالح العام، وأمر الأمة بالصبر على تلك الملمة - كما فصلناه في كتاب الم اجعات -.

وحسبك مما صح من أوامره بذلك قوله عَيْنِ اللهِ في حديث حذيفة بن اليمان: " يكون بعدى أئمة لا يهتدون بهداي، ولا يستنون بسنتي، وسيقوم فيهم رجال قلوبهم قلوب الشياطين في جثمان أنس قال حذيفة: كيف أصنع يا رسول الله إن أدركت ذلك. قال: تسمع وتطيع للأمير وإن ضرب ظهرك وأخذ مالك فاسمع له وأطع " .

ومثله قوله عَلَيْهِ في حديث عبد الله بن مسعود: "ستكون بعدى إثرة وأمور تنكرونها، قالوا: يا رسول الله كيف تأمر من أدرك منا ذلك؟. قال عَيْنَا الله عَلَيْكُم وتسألون الله الذي لكم " وكان أبو ذر يقول: " إن خليلي رسول الله عَيْنِ أوصاني أن أسمع

وأطيع وإن كان عبدا مجدع الأطراف ". وقال سلمة الجعفى فيما أخرجه عنه مسلم ص ۱۱۹ من الجزء ۲ من صحيحه يا نبي الله أرأيت أن قامت علينا أمراء يسألوننا حقهم، ويمنعوننا حقنا فما تأمرنا قال عَلَيْكُ: " اسمعوا وأطيعوا، فإنما عليهم ما حملوا وعليكم ما حملتم " .

وعن أم سلمة: أن رسول الله عَيْنَا قُ قال: ستكون أمراء عليكم فتعرفون وتنكرون، فمن عرف برئ، ومن أنكر سلم قالوا أفلا نقاتلهم؟. قال لا ما صلوا ". والصحاح في هذا المعنى متواترة، ولا سيما من طرق العترة الطاهرة.

ولذا صبروا المهيلاً وفي العين منهم قذي، وفي الحلق شجى، عملا بهذه الأوامر المقدسة، وغيرها مما عهد النبي إليهم بالخصوص، احتياطا على الأمة، واحتفاظا بالشوكة، وإيثار للدين، وضنا بريح المسلمين، فكانوا الله كما قلناه (في المراجعات وغيرها من كتبنا) يتحرون للقائمين، بأمور الأمة وجوه النصح، وهم - من استئثارهم - على أمر من العلقم ويتوخون لهم مناهج الرشد وهم - من تبوئهم عرشهم - على آلم للقلب من حز الشفار تنفيذا للعهد، وعملا بمقتضى العقد، وقياما بالواجب عقلا وشرعا من تقديم الأهم (في مقام التعارض) على المهم، وبهذا محض أمير المؤمنين كلا من الخلفاء الثلاثة نصحه، واجتهد لهم في المشورة، فإنه بعد أن يئس من حقه في الخلافة شق بنفسه طريق الموادعة، وآثر مسالمة القائمين بالأمر، فكان يرى عرشه - المعهود به إليه - في قبضتهم فلم يحاربهم عليه، ولم يدافعهم عنه، احتفاظا بالأمة، واحتياطا على الملة، وضنا بالدين وإيثارا للأجلة على العاجلة، وقد منى بما لم ين به أحد، حيث وقف بين خطبين فادحين: الخلافة بنصوصها وعهودها إلى جانب تستصرخه وتستفزه إليها بصوت

يدمى الفؤاد، وشكوى تفتت الأكباد، والفتن الطاغية، إلى جانب آخر تنذره بانتقاض الجزيرة وانقلاب العرب، واجتياح الإسلام، وتهدده بالمنافقين من أهل المدينة وقد مردوا على النفاق، وبمن حولهم من الأعراب وهم منافقون بنص الكتاب، بل هم أشد كفرا ونفاقا، وأجدر ألا يعلموا حدود ما أنزل الله على رسوله، وبأهل مكة الطلقاء مضمري العداوة والبغضاء ومن كان على شاكلتهم من ضواري الفتنة، وطواغي الغي وسباع الغارة وأعداء الحق، وقد قويت بفقد النبي عَلَيْنَ شوكتهم، إذ صار المسلمون بعده عَيْن كالغنم المطيرة في الليلة الشاتية بين ذئاب عادية ووحوش ضارية، ومسيلمة الكذاب، وطليحة بن خويلد الدجال، وسجاح بنت الحارث الأفاكة، وأصحابهم قائمون (في محق الإسلام وسحق المسلمين) على ساق. والرومان والأكاسرة وغيرهما من ملوك الأرض كانوا للمسلمين بالمرصاد إلى كثير من هذه العناصر الجياشة بكل حنق

من محمد عَيْقَ وبكل حقد وحسيكة لكلمة

الإسلام تريد أن تنقض أساسها، وتستأصل

شأفتها وأنها لنشيطة في ذلك مسرعة متعجلة،

ترى أن الأمر قد استتب، لها وأن الفرصة

بفقد رسول الله عَلَيْهُ قد حانت، فأرادت أن

تسخر تلك الفرصة وتنتهز تلك الفوضي،

قبل أن يعود الإسلام إلى قوة وانتظام،

فوقف أمير المؤمنين بين هذين الخطرين،

فكان من الطبيعي له أن يضحى حقه قربانا

لدين الإسلام وإيثارا للصالح العام، لذلك قعد

في بيته - فلم يبايع حتى أخرجوه كرها -

احتفاظا بحقه واحتجاجا على المستأثرين

به وعلى أوليائهم يوم القيامة ولو أسرع

إلى البيعة ما قامت له بعد حجة، ولا سطع

لأوليائه برهان، لكنه جمع فيما فعل بين حفظ

الدين والمسلمين، والاحتفاظ بحقه في إمرة

المؤمنين فدل هذا على أصالة رأيه، ورجاحة

حلمه، وسعة صدره، وإيثار المصلحة العامة

بحكمة بالغة، ومتى سخت نفس امرئ عن

هذا الخطب الجليل والأمر العظيم ينزل من

الله تعالى بغاية منازل الدين، وإغا كانت

غايته مما فعل أربح الحالين له وأعود

المقصودين عليه بالأجر والثواب، والقرب

من رب الأرباب (سبحان ربك رب العزة عما

يصفون وسلام على المرسلين والحمدالله رب

العالمين) وصلى الله على سيد النبيين وخاتم

المرسلين وآله الهداة الميامين. ■■

آية الله العظمى السيد محسن الحكيم: كان السيّد شرف الدّين منبعاً للرّحمة والإحسان، نهلَ منه الكَثير، وارتوى به القسم الأكبر.

آية الله العظمي السيد الخوئي (ره): لقد رأيتُ بأمّ عَيني فضائله الأخلاقيّة وهي ترتقى أعلى المراتب، لا يُدانيها فَضل،



لماذا أصبح جيش العدو الصهيوني أقل خطرا بحيث تكالبت هذه الفئة على الشعب المسلم في العراق بنسائه وأطفاله وشيوخه ؟ هل لأن جيش العدو الصهيوني أصبح كتابيا بينما الشعب العراقي شعب مشرك ؟ ! !

لقد تم حشو عقول هؤلاء الشباب بمقولة إن العراق أصبح موطنا للشرك والمشركين بحيث لم يعد مجتمعا مسلما، وهذا الأمر لم يكن ليكتب له النجاح لولا وجود رواد لهذا الفكر التكفيري المضلل سعوا وبكل جهدهم لتحريف مقاييس الشرك والتوحيد عند الشباب المغرر بهم، ولم يتوقف التضليل عند هذا الحد بل تعداه إلى مقولة إنه لا فرق في جواز القتل بين الكبير والصغير والشيخ والطفل والرجل والمرأة، فلم تحفظ حرمة لأحد كما حفظها الإسلام، فأصبحت هذه الضلالة هي أكبر منبع ورافد لما نجده في ساحتنا السياسية من مجازر وفظائع تمارس ضد المسلمين خاصة والإنسانية عامة وياسم الإسلام !! وللأسف الشديد فإن الخطر الأهم والأعظم أن البعض ممن يحارب الإرهاب مخلصا في حربه لها وقع تحت طائلة هذه الرؤية الخطيرة من حيث لا يشعر، حيث تسربت إلى أهم مراكز المجتمع التعليمية (المدراس ومناهجها التعليمية)، فنجد أنه بدلا من أن بدرس فيها ما بعرضه القرآن الكريم والسنة النبوية الطاهرة من مقاييس للتوحيدوالشرك تمرتدريس تلك الرؤية الضالة والخاطئة لهؤلاء التكفيريين وفهمهم الخاطئ للتوحيد والشرك.



### المقدمة

لا شك بأن الوحدة ونبذ التنازع هدف يصبو إليه كل مسلم يريد الخير للإسلام والمجتمعات الإسلامية، والوحدة لا تعني إلغاء التنوعات الموجودة في مجتمعاتنا الإسلامية بل تعنى التلاقي والتفاهم بين المجاميع المتنوعة والمختلفة في رؤاها داخل الإطار الإسلامي العام بحيث تعترف كل طائفة وجماعة منها بانطباق عنوان الإسلام على الأخرى.

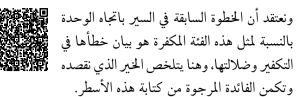
وعليه ليس كل حديث عن الاختلاف والمختلفين يعني إثارة الكراهية والبغضاء بل قد يقصد منه عكس ذلك أي ترسيخ المحبة والمودة بين أولئك المختلفين، وذلك اعتمادا على أصلين، الأول أنهم إخوة مسلمون أحمل لهم كل المحبة في قلبي، والآخر أنهم أصحاب رأي قوامه الأدلة التي قامت عندهم، فأحترم رأيهم وإن خطأتهم، والحصيلة أن المهم والمطلوب مع التنوع والاختلاف العمل بقوله تعالى ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُواْ ﴾ آل عمران ١٠٣٠ وقوله عز وجل ﴿ وَلاَ تَنَازَعُواْ فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ﴾ الأنفال: ٤٦.

فلا يمكن لأحد تجاهل اختلاف الرؤى بين المسلمين فهو أمر واقع لا محيص عنه، بل صرح القرآن بأن حياة البشر قائمة على الاختلاف فقال تعالى ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أُمَّةً واحِدَةً وَلا يَزالُونَ مُخْتَلِفِينَ \* إِلاَّ مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ وَلِذلِكَ خَلَقَهُمْ وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ لأَمْلأَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ هود: ١١٨ - ١١٩، وليس هو أمر متحقق بين الطوائف فقط بل حتى في الطائفة الواحدة كما هو واضح وجلى ونلمسه في واقعنا المعاش.

والمشكلة الكبيرة التي نريد التركيز عليها هنا أن هذه الوحدة المنشودة تصبح غير ممكنة مع وجود طرف لا يرى أن هناك مجالا للتلاقي مع الآخرين، بل ويتجاوز هذه المرحلة إلى اتهام الأطراف الأخرى (التي يفترض أنها تشاركه مسمى الدين الإسلامي والعيش المشترك) أنها ليست من الإسلام في شيء، فيحمل راية التكفير والإخراج من الملة، وهنا يطل شيطان التنازع والفشل برأسه بكل ما يحمل من مخاطر ونتائج مدمرة على الأمة.

إن وجود هذه الفئة وما تحمله من أفكار هدامة سيجر الأمة إلى الصراع الداخلي بل الاقتتال فيشكل أرضية هامة وأساسية للتدخلات الأجنبية التي نلمسها اليوم ونلمس الآلام والمآسي التي جلبتها للأمة وعمت الجميع ولم تختص بفئة دون أخرى، ولنا في قوله تعالى ﴿ وَاتَّقُواْ فِئْنَةً لاَّ تُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنكُمْ خاصة وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ ﴾ الأنفال: ٢٥ عبرة.

ولكن ما زال في هذه الأمة مخلصون من أبنائها ممن يحمل همّ إماطة الأذى عنها ويعمل على نشر روح المحبة والمودة بين مختلف الكيانات والطوائف الإسلامية.



وصحيح أن جزءا من مشاكل الخلاف والاختلاف بين المسلمين تتم معالجتها من خلال الدعوات المتكررة للوحدة الإسلامية والتآلف بين المسلمين وإقامة المؤتمرات المباركة بهذا الاتجاه، ولكن لا أعتقد أن مثل هذه الدعوات وتلك المؤتمرات مجدية تجاه هذه الفئة التكفيرية، إذ ما الفائدة في المطالبة بالوحدة والتآلف ومواجهة العدو الواحد المشترك مع من يكفرك ويعتبرك مشركا؟ فكأن لسان حاله يقول: أتريدني أن أضع يدي في أيديكم وأنتم أجلى مصاديق الكفر والشرك عندي؟ هل أضع يدي في يد مشرك لمواجهة كافر؟! إن خطرا من هذا القبيل لا يعالج إلا ببيان مواطن الخلل في رؤيتهم للكفر والإيمان والشرك والتوحيد.

وخلاصة ليس مكمن الخطر الذي يواجه المجتمعات الإسلامية في مجرد الاختلاف، بل على العكس من ذلك إذ يعبر عن حالة طبيعية وصحية، وإنما مكمن الخطر ينحصر في الفئات الإقصائية التي تريد أن تفرض رؤيتها الخاصة على الآخرين ممن يعيشون معهم في نفس المجتمع، وأخطر الأدوار التي يمارسونها تتلخص في اعتبار من يخالفهم في بعض الرؤى كافرا خارجا عن ملة الإسلام.

بل إن الكفر بمعناه المجرد أمر هين، إذ إن من أنواعه الكتابي وهو الذي قد حفظ له الإسلام ذمته، كما هو الحال بالنسبة لليهود والنصاري، ولكن أسوأ أنواع التكفير وأخطره هو التجرؤ بالحكم على أن المسلم الذي يشهد الشهادتين مشرك، فالشرك بالله أسوأ الضلالات البشرية كما قال عز وجل ﴿ إِنَّ اللهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ ما دُونَ ذلِكَ لِمَنْ يَشاءُ وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرِي إِثْماً عَظِيماً ﴾ انساء: ٨٨. وأخطر ما يرتبونه على الكفر الشركي هو الحكم بهدر دم من يكفرون وإباحة ماله.

### التكفير بتهمة الشرك:

إن الأمر الذي نود تفصيله يرتبط بإبراز فهم خاطئ وشاذ للتوحيد والشرك، بل رؤية خطيرة تنتشر بين الشباب المسلم - لاسيما في الخليج والجزيرة العربية - تقلب خارطة العالم السياسية حيث تُخرج جل المسلمين المقرين بالشهادتين عن الإسلام باعتبارهم مشركين. إنها دعوى عظيمة مجق مسلمين يشهدون الشهادتين يقشعر منها بدن كل سليم الفطرة، والسؤال: كيف آمن بهذه الدعوى هذا العدد الكبير من الشباب المسلم؟!

بل الأنكى كيف تم إقناع بعضهم بممارسة أبشع جرائم العصر الحديث والمتمثلة بالمفخخات التي نراها على نحو شبه يومي على شاشات

الفضائيات؟!

لماذا أصبح جيش العدو الصهيوني أقل خطرا بحيث تكالبت هذه الفئة على الشعب المسلم في العراق بنسائه وأطفاله وشيوخه؟ هل لأن جيش العدو الصهيوني أصبح كتابيا بينما الشعب العراقي شعب

لقد تم حشو عقول هؤلاء الشباب بمقولة إن العراق أصبح موطنا

للشرك والمشركين بحيث لم يعد مجتمعا مسلما، وهذا الأمر لم يكن ليكتب له النجاح لولا وجود رواد لهذا الفكر التكفيري المضلل سعوا وبكل جهدهم لتحريف مقاييس الشرك والتوحيد عند الشباب المغرر بهم، ولم يتوقف التضليل عند هذا الحد بل تعداه إلى مقولة إنه لا فرق في جواز القتل بين الكبير والصغير والشيخ والطفل والرجل والمرأة، فلم تحفظ حرمة لأحد كما حفظها الإسلام، فأصبحت هذه الضلالة هي أكبر منبع ورافد لما نجده في ساحتنا السياسية من مجازر وفظائع تمارس ضد المسلمين خاصة والإنسانية عامة وباسم الإسلام!! وللأسف الشديد فإن الخطر الأهم والأعظم أن البعض ممن يحارب الإرهاب مخلصا في حربه لها وقع تحت طائلة هذه الرؤية الخطيرة من حيث لا يشعر، حيث تسربت إلى أهم مراكز المجتمع التعليمية (المدراس ومناهجها التعليمية)، فنجد أنه بدلا من أن يدرس فيها ما يعرضه القرآن الكريم والسنة النبوية الطاهرة من مقاييس للتوحيد والشرك تم تدريس تلك الرؤية الضالة والخاطئة لهؤلاء التكفيريين وفهمهم الخاطئ للتوحيد والشرك.

ونكتفي بعرض نموذجين لذلك على سبيل المثال لا الحصر: أولهما: فقرات من منهج التربية الإسلامية للصف التاسع، حيث نقرأ فيه تحت عنوان (معنى العبادة ومن يستحقها):

" من دعا غير الله أو ذبح أو نذر لغير الله أو استعان أو استغاث بميت أو غائب أو بحى حاضر فيما لا يقدر عليه إلا الله فقد أشرك الشرك الأكبر، وسواء صرف هذا النوع من العبادة لصنم أو شجر أو لحجر أو لنبي من الأنبياء أو لولي من الأولياء، فهذا كله شرك والله عز وجل لا يرضى أن يشرك معه في عبادته أحد، لا مقرب قوم ولا نبي مرسل ولا ولي ولا غيرهم، قال تعالى ﴿ إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ ما دُونَ ذلِكَ لِمَنْ يَشاءُ وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرى إِثْماً عَظِيماً ﴾، وقال عز وجل ﴿ وَأَنَّ الْمَساجِدَ لِلهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللهِ أَحَداً "، وقال سبحانه " وَاعْبُدُوا اللهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً ﴾.

ومع الأسف الشديد فقد اتخذت القبور في بعض البلاد أوثانا تعبد من دون الله، يذهب إليها الناس يطلبون من أصحابها قضاء حوائجهم بحجة أنهم أناس صالحون ولهم جاه عند الله، وقد نسوا أن هذا - والله - هو قول المشركين كما ذكره في القرآن في قوله تعالى ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ما لا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هؤُلاءِ شُفَعاؤُنا عِنْدَ اللهِ قُلْ

أَتْنَبُّونَ اللَّهَ بِما لا يَعْلَمُ فِي السَّماواتِ وَلا فِي الأَرْضِ سُبْحانَهُ وَتَعالى عَمَّا يُشْرِكُونَ " وقوله عز وجل " أَلا لِلهِ الدِّينُ الْخالِصُ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِياءَ ما نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيُقَرِّبُونا إِلَى اللهِ زُلْفِي إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي ما هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبُّ كَفَّار ﴾(١).

وثانيهما من منهج التربية الإسلامية للصف العاشر، وصياغته أخطر لأنه يصرح بأن حكم هؤلاء هو القتل، فكُتب في المنهج تحت عنوان نواقض التوحيد: "الشرك نوعان: أ- الشرك الأكبر: وهو صرف شيء من أنواع العبادة لغير الله سبحانه وتعالى كالدعاء لغير الله عز وجل أو التقرب بالذبائح والنذور لغير الله عز وجل من القبور والجن والشياطين والخوف من الموتى أو غيرهم أن يضروه أو يمرضوه وعبادة غير الله كالذين عبدوا العجل والكواكب والأحجار والأصنام قال تعالى ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ما لا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هؤُلاءِ شُفَعاؤُنا عِنْدَ اللهِ ﴾".

ثم يضع جدولا يفرق فيه بين حكم الشرك الأكبر والشرك الأصغر فيذكر أنه من حيث العقيدة الشرك الأكبر يخرج من ملة الإسلام، ومن حيث العقوبة فعقوبة الشرك الأكبر هي إباحة دم المشرك وماله وخلوده في النار(٢)، هذا بعد أن تعلموا أن زوار القبور من المشركين. عوامل انتشار الفكر التكفيرى:

المهم أن هذا الفكر أصبح مستوعبا لعدد كبير من الشباب المسلم في الخليج والجزيرة العربية، و لاشك بأن فيهم المخلص للإسلام وأمته، ويرجع ذلك الانتشار إلى عاملين أساسيين:

الأول: القدرة المالية: فلا شك بأن لوجود القدرة المالية عند المتبنين لتلك الرؤية دورا كبيرا في انتشارها وبلوغها مناطق بعيدة من العالم الإسلامي.

الثاني: التلبيس القرآني: إن المتتبع لما كتبه مؤسسو تلك الرؤية وعلماؤها يرى أن هناك عاملا آخر غير القدرة المالية لا ينبغى إغفاله كان له دور مهم في جذب الشباب وأدى إلى ازدياد أتباع تلك الرؤية للتوحيد والشرك وانتشارهم في بلاد المسلمين.

وخلاصته أنهم ألبسوا عقيدتهم ورؤيتهم لباسا قرآنيا من خلال الاستناد على بعض الآيات التي ادعوا أنها محكمة في رؤيتهم للتوحيد والشرك، وغدت مادتهم التعليمية والتربوية قائمة على تلك القراءة الخاصة لتلك الآيات، فكان لهذه الصبغة الإعلامية القرآنية دور كبير في انتشار ذلك الفهم الخاطئ وتلك الرؤية الضالة.

ولذا فإن لبيان خطأهم وخللهم في قراءة الآيات وفهمها الدور الأكبر والأساس في مواجهة هذه الضلالة الكبيرة التي نخرت ومازالت تنخر

<sup>(</sup>١) التربية الإسلامية للصف التاسع في دولة الكويت ص ٢٢- ٢٣. الطبعة الثانية

<sup>(</sup>٢) التربية الإسلامية للصف العاشر في دولة الكويت ص ٤٤- ٥٥، الطبعة الثانية

في الجسد الإسلامي.

وهذا البحث يهدف لبيان مدى الخلل الكبير الذي وقعوا فيه في قراءتهم وفهمهم للآيات التي استندوا إليها، وهذا البيان من شأنه -بإذن الله - العمل على إنقاذ الشباب من براثن هذه الرؤية الخطيرة.

### عرض للرؤية التكفيرية:

تقوم الرؤية التكفيرية التي نتحدث عنها على أساس التفريق بين نوعين من التوحيد هما توحيد الربوبية وتوحيد الإلوهية ومن ثم يقابلهما نوعان من الشرك هما شرك الربوبية وشرك الإلوهية (ويُعبر عنه أحيانا بشرك العبادة)، وتتقوم رؤيتهم لآيات التوحيد والشرك في القرآن بهذا التنويع.

### ما المقصود بتوحيد الربوبية؟

توحيد الربوبية هو إفراد الله عز وجل بالخلق والملك والتدبير، وينطلق هذا الاصطلاح من المعنى اللغوى لكلمة الرب، قال ابن فارس: "الراء والباء يدل على أصول، فالأول: إصلاح الشيء والقيام عليه، فالرب: المالك والخالق والصاحب، والرب: المصلح للشيء... والله جل ثناؤه الرب لأنه مصلح أحوال خلقه... "(١).

### ما المقصود بتوحيد الألوهية؟

توحيد الإلوهية (ويعبر عنه أحيانا بتوحيد العبادة) هو إفراد الله عز وجل بالعبادة (٢)، فسجو دك وصلاتك يجب أن يكونا لله وليس لأي موجود آخر، وهذا أيضا ينطلق من المعنى اللغوى لكلمة الإله، قال ابن فارس: " إله الهمزة واللام والهاء أصل واحد وهو التعبد فالإله الله تعالى وسمى بذلك لأنه معبود ويقال: تأله الرجل إذا تعبد ... "(")، وبناء على هذا الفارق اللغوى سيتضح الفرق بين كلمتي رب وإله في سورة الناس، قال تعالى ﴿ قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ \* مَلِكِ النَّاسِ \* إلهِ النَّاسِ ﴾ الناس: ١-٣.

### تعليق على هذا التمييز:

إن هذا التمييز بين المفردتين غير مرفوض من الناحية النظرية، ولكن من الناحية العملية يرى المتتبع أن الأديان قامت على التلازم بين هذين الأمرين، فهو الأصل عند جميع الديانات حتى المنحرفة منها والمشركة.

ونقصد بهذا التلازم أن أتباع الديانات المختلفة إذا اعتقدوا بربوبية موجود ما – بمعنى أن له قدرته الذاتية والمستقلة في النفع والضر – عبدوه، كما أنهم إذا عبدوا موجودا ما - بمعنى قصدوه في طقوسهم وعباداتهم - فهذا يعني أنهم يرون أن له شأنا في الربوبية.

لكن هذا لا يمنع ولا ينفي فرضية وجود بعض من خالف هذا الأصل

فعبد من لا يعتقد بربوبيته أي تأثيره المستقل في شئون الكون أو بعضها، فتقوم عقيدته على التفكيك بين الأمرين خلافا للأصل القائم على الملازمة عند جل البشر.

### كيف حكم التكفيريون على جل الأمة بالشرك؟

وبعد التمييز السابق ادعى أصحاب هذه الرؤية الخاصة دعويين رئيسيين حكموا من خلالهما بشرك جمع كبير من المسلمين، هما: الدعوى الأولى: إن المشركين لم يشركوا في الربوبية: يركز أصحاب هذه الرؤية على أن مشركي البشر ومنهم مشركو قريش لم يشركوا بالله في الربوبية بل كانوا يوحدونه في هذا الجانب، وكان شركهم يقتصر على شرك الألوهية، وقد استدلوا بآيات عدة يرونها صريحة في الدلالة على دعواهم هذه.

الدعوى الثانية: إن المسلمين اليوم يشركون بالله في الألوهية: وفي هذه الدعوى يعتبر هؤلاء أن بعض الأعمال التي يقوم بها المسلمون اليوم هي من الشرك في الألوهية، فيرون أن النذر والذبح والدعاء من جملة العبادات التي صرفها بعض المسلمين لغير الله، وقصد غير الله بهذه العبادات موجب للوقوع في شرك الألوهية.

### نتيجة الدعويين المدمرة:

وينتج من الدعويين أن المسلمين الذين يقومون بتلك الأعمال المنافية - وفق وجهة نظر تلك الفئة - لتوحيد الألوهية أشركوا بالله كما أشرك من كان قبلهم، وعليه تستباح دماء أولئك المسلمين وأموالهم كما استبيحت دماء وأموال المشركين من قبل لأنه لا فرق بينهم فكلهم مشرك في الألوهية وإن وحد الله في ربوبيته !!!

فلا ينبغي أن نستغرب إذن من مشاعر الحماس لدى بعض الشباب المضلل الناتجة من هذه الرؤية الخاطئة والهدامة تجاه المسلمين المقرين بالشهادتين، تلك المشاعر التي أصبحت نفس المشاعر تجاه مشركي قريش في جزيرة العرب، وهذا يكشف لك جزءا من الحقد الأسود الذي يقف خلف المفخخات ويفسر لك حقيقة ما يجرى في العراق الدامي حيث تمزق أجساد الأبرياء.

### منهج البحث:

والمهم عندنا أن نتناول بموضوعية الآيات التي استُدل بها على الدعويين مبينين الفهم السليم لها وبالتالي تتبين حقيقة الخلل الذي جر الويلات وما زال يجر أعظم المخاطر بل ويهدد أصل الإسلام، وسنقسم البحث إلى فصلين، هما:

الفصل الأول: حقيقة ما ادعى من توحيد المشركين في الربوبية: سنتناول فيه الدعوى الأولى إذ سنناقش فيه الأدلة القرآنية التي استظهروا منها إقرار المشركين بتوحيد الربوبية، وسيتبين أن الواضح من النصوص الشرعية وقوع الشرك في الربوبية عند المشركين قبل الإسلام كما أشركوا في الألوهية.

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ص ٣٧٨.

<sup>(</sup>٢) القول المفيد على كتاب التوحيد ج١ ص ١٤.

<sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة ص ٦٩.

الفصل الثاني: حقيقة ما ادعى من شرك المسلمين في الألوهية: سنتناول فيه الدعوى الثانية إذ سنناقش فيه الآيات التي يستدل بها أصحاب تلك الرؤية للحكم على جل المسلمين بالوقوع في شرك الألوهية، وسيتبين أن الدعوى الثانية ليست إلا مغالطة وتلبيسا للباطل بالحق وفهما خاطئا لآيات القرآن الكريم.

### تنبيه:

ولا بد في المقام من التنبيه على أن لب مشكلتهم يتركز في الفصل الثاني، فالدعوى الأولى أي مجرد قصر شرك المشركين على شرك الألوهية لا يوجب تهمة المسلمين بشيء من الشرك.

وبعبارة أخرى نقول حتى لو سلمنا بصحة دعواهم الأولى، وأن المشركين وحدوا الله في الربوبية وأشركوا في الألوهية فقط، فذلك لا يعنى أنهم استطاعوا أن يثبتوا بذلك وقوع المسلمين في الشرك، بل جوهر خللهم ينصب في أنهم وضعوا معايير خاطئة لشرك الألوهية وطبقوها على المسلمين كما سيتبن لك في الفصل الثاني.

وتبقى الفائدة المرجوة عندهم من الحديث عن عدم وقوع المشركين في شرك الربوبية تتلخص في تحضير نفس المستمع كي تتكون عنده - تجاه المسلمين المتهمين - نفس المشاعر التي تكونت تجاه المشركين زمن النبي عَلَيْهِ اللهُ.

### الفصل الأول: حقيقة توحيد المشركين بالله في الربوبية

### أدلتهم على توحيد المشركين في الربوبية:

ذكرنا فيما سبق أن هؤلاء ادعوا أن المشركين موحدون لله في الربوبية، وإنما كان شركهم يقتصر على شرك الألوهية، وقد استدلوا على هذه الدعوى بالآيات التي تفيد إقرار المشركين بخالقية الله وتدبيره، ومنها الآيات التالية:

١. ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّماواتِ وَالأَرْضَ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ \* اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ \* وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِنَ السَّماءِ ماءً فَأَحْيا بِهِ الأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِها لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُل الْحُمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾

٢. ﴿ قل مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّماءِ وَالأَرْضِ أُمَّنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالأَبْصارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ الله فَقُلْ أَفَلا تَتَّقُونَ ﴾ يونس: ٣١.

٣. ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّماواتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ... ﴾ قمان: ٢٥. ٤. ﴿ قُلْ لِمَنِ الأَرْضُ وَمَنْ فِيها إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* سَيَقُولُونَ لِللَّهِ قُلْ أَفَلا تَذَكَّرُونَ \* قُلْ مَنْ رَبُّ السَّماواتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ \* سَيَقُولُونَ لِللهِ قُلْ أَفَلا تَتَقُونَ \* قُلْ مَنْ بِيدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلا يُجارُ عَلَيْهِ إِنْ

كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* سَيَقُولُونَ لِللهِ قُلْ فَأَنَّى تُسْحَرُونَ ﴾ المؤمنون: ٨٥ - ٨٩. قالوا إن هذه الآيات صريحة في إقرار المشركين بأن الله هو الخالق المدبر وهو يعني نفي هذه الصفات عن آلهتهم، وهذا هو حقيقة توحيد الربوبية، فلا يبقى سبب لاعتبارهم مشركين إلا شركهم في الألوهية (العبادة).

والحصيلة إن كل آلهة المشركين غير الله لا حول لها ولا قوة في نظر هؤلاء المشركين إلا التوسط والتشفع عند الله لقضاء الحوائج فليس لها تأثير مباشر في قضائها.

وكمثال على استدلال أصحاب هذه الرؤية على توحيد المشركين في الربوبية بالآيات، قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب: "... أن الكفار الذين قاتلهم رسول الله ﷺ كانوا مقرين لله بتوحيد الربوبية يشهدون أن الله هو الخالق الرازق المحى المميت المدبر لجميع الأمور ولم يدخلهم ذلك في الإسلام والدليل قوله تعالى ﴿ قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّماءِ وَالأَرْضِ أُمَّنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالأَبْصارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُحْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلا تَتَّقُونَ... ﴾

### مناقشة هذا الرأى:

إن من الغريب حقا اعتبار هذا الفهم من المسلمات والواضحات مع وجود ثلاثة أمور واضحة في الآيات والأخبار تتنافي مع ذلك الفهم وتتعارض معه، وإليك بيانها:

# الأمر الأول: الآيات والروايات تصرح بأنهم كانوا يعتقدون بأن آلهتهم

فهناك العديد من النصوص التي تصرح باعتقاد المشركين بأن آلهتهم تضر وتنفع، ويمكننا تقسيمها إلى القسمين التاليين:

### أولا: الآيات الكريمة:

١) ﴿ إِنْ نَقُولُ إِلاَّ اعْتَراكَ بَعْضُ آلِهَتِنا بِسُوءٍ... ﴾ هود: ١٥، فهذه الآية صريحة الدلالة على اعتقاد المشركين بأن آلهتهم ضرت نبي الله

٢) ﴿ وَاتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللهِ آلِهَةً لِيَكُونُوا لَهُمْ عِزًّا ﴾ مريم: ٨١، فالآية ظاهرة الدلالة على أن المشركين عبدوا غير الله لأن آلهتهم المعبودة تحقق العز والنصر بنفسها وذلك لما تملك من قدرة خارقة وفق عقيدتهم الباطلة. ٣) ﴿ إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَوْثَاناً وَتَحْلُقُونَ إِفْكاً إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ لا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقاً فَابْتَغُوا عِنْدَ اللهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ العنكبوت: ١٧، وهذه الآية تشير إلى أنهم يعتقدون أن آلهتهم ترزق إذ من غير المعقول أن يقال لمن يعتقد أن الرزق بيد الله وأن الآلهة ليست إلا وسيطا في رزق الله: ﴿ ... إِنَّ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ الله لا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقاً فَابْتَعُوا عِنْدَ اللهِ الرِّزْقَ ﴾ لأن رد ذلك سيكون واضحا إذ سيقولون: نحن نعرف أنها لا ترزق والذي يرزق هو الله

ونبتغي الرزق من الله وهذه الآلهة فقط تتوسط عند الله كي يرزقنا. ٤) ﴿ أَلَيْسَ اللهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِنْ دُونِهِ وَمَنْ يُضْلِل الله فَما لَهُ مِنْ هادٍ \* وَمَنْ يَهْدِ الله فَما لَهُ مِنْ مُضِلٍّ أَلَيْسَ الله بعزيز ذِي انْتِقامٍ \* وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّماواتِ وَالأُرْضَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلْ أَفَرَأَيْتُمْ ما تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ أَرادَنِيَ اللهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ كَاشِفاتُ ضُرِّهِ أَوْ أَرادَنِي برَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُمْسِكاتُ رَحْمَتِهِ قُلْ حَسْيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَّكُّلُ الْمُتَوَّكُّلُونَ ﴾ الزمر: ٣٦-٣٦، ووجه الاستدلال بالآية أنهاً تصرح بأن المشركين يخوفون الرسول عَيِّن بَا لهتهم، قال البغوى في تفسير الآية: ﴿... وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِنْ دُونِهِ...﴾ وذلك أنهم خوفوا النبي ﷺ معرة معاداة الأوثان، وقالوا: "لتكفن عن شتم آلهتنا أو ليصيبنك منهم خبل أو جنون "(١)، فكلامهم صريح بنسبة الإضرار إلى آلهتهم.

### ثانيا: الأخيار:

١) روى ابن هشام في سيرته قال: "حدثني بعض أهل العلم أن عمرو بن لحي خرج من مكة إلى الشام في بعض أموره، فلما قدم مآب من أرض البلقاء وبها يومئذ العماليق... رآهم يعبدون الأصنام، فقال لهم: ما هذه الأصنام التي أراكم تعبدون؟ قالوا له: هذه أصنام نعبدها، فنستمطرها فتمطرنا، ونستنصرها فتنصرنا، فقال لهم: ألا تعطوني منها صنما فأسير به إلى أرض العرب فيعبدونه، فأعطوه صنما يقال له هبل، فقدم به مكة فنصبه، وأمر الناس بعبادته وتعظيمه "(٢)، فقولهم: " فتمطرنا ونستنصرها فتنصرنا " صريح في الدلالة على أنهم ينسبون تلك الأفعال إلى آلهتهم، وليس ذلك إلا لأنهم اعتقدوا بوجود قدرة ذاتية لها على ذلك.

٢) روى الطبرى في تفسير قوله تعالى ﴿ وَيُحُوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِنْ دُونِهِ... ﴾ عن قتادة أنه قال: " بعث رسول الله ﷺ خالد بن الوليد إلى شعب بسقام ليكسر العزى، فقال سادنها وهو قيمها: يا خالد أنا أحذر كها إن لها شدة لا يقوم إليها شيء، فمشى إليها خالد بالفأس فهشم أنفها "(")، فعبارتهم صريحة في أن لها شدة بنفسها لا من خلال الاستعانة

٣) قال السهيلي عند الحديث عن مبدأ قصة الأوثان في قوم نوح ورواية البخاري لذلك: " وذكر الطبري هذا المعنى وزاد أن سواعا كان ابن شيث وأن يغوث كان ابن سواع وكذلك يعوق ونسر كلما هلك الأول صورت صورته، وعظمت لموضعه من الدين ولما عهدوا في دعائه من الإجابة فلم يزالوا هكذا حتى خلفت الخلوف وقالوا: ما عظم هؤلاء آباؤنا إلا لأنها تزرق وتنفع وتضر واتخذوها آلهة "(٤). توضيح: إن تنافي هذه النصوص مع توحيد المشركين في الربوبية

واضح حيث أنهم لو كانوا موحدين في الربوبية لما اعتقدوا بأن آلهتهم تضر وتنفع إذ إن وجود آلهة تضر وتنفع ومستقلة في قدرتها على ذلك يتنافي مع وحدة المدبر في العالم.

# الأمر الثاني: الاعتقاد بوجود أبناء وبنات لله من مسلمات عقائد

إن أعظم آيات التوحيد في القرآن الكريم هي سورة التوحيد أي قوله عز وجل ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدُّ \* اللهُ الصَّمَدُ \* لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ \* وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أُحَدُ ﴾ سورة التوحيد وهي تتحدث عن أحد أهم منافيات التوحيد أى الاعتقاد بوجود ولد لله، فهل تتحدث هذه الآيات عن أمر نظري لم يحدث في الواقع، فلم يوجد من المشركين من اعتقد بوجود أولاد وبنات لله؟! أليس الاعتقاد بوجود بنات لله أهم عقائد المشركين وخاصة مشركي الجزيرة العربية؟!

وقد تحدث عنها القرآن بنحو جلى وواضح في موارد عدة:

منها قوله تعالى ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَداً سُبْحانَهُ بَلْ لَهُ مَا فِي السَّماواتِ وَالأَرْضِ كُلُّ لَهُ قانِتُونَ ﴾ القرة: ١١٦ ، وقوله عز وجل ﴿ وَيُنْذِرَ الَّذِينَ قالُوا اتَّخَذَ اللَّهُ وَلَداً ﴾ الكهف: ٤.

ألم يعتبر القرآن ادعاء الولد لله أقبح مقالات مشركي العرب فقال عز وجل ﴿ وَقِالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَداً \* لَقَدْ جِئْتُمْ شَيْئاً إِدًّا \* تَكادُ السَّماواتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنْشَقُّ الأَرْضُ وَتَخِرُّ الجبالُ هَدًّا \* أَنْ دَعَوْا لِلرَّحْمٰنِ وَلَداً \* وَما يَنْبَغِي لِلرَّحْمِنِ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَداً \* إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّماواتِ وَالأَرْضِ إِلاَّ آتِي الرَّحْمِن عَبْداً ﴾ مريم: ٨٨٨٨؟! ألا تعنى الآية الأخيرة أنهم اعتقدوا بأن هناك في السماوات والأرض أبناء لله ليسوا عبيدا له؟!

وقد حددت آيات سورة النجم أسماء آلهتهم التي اعتقدوا أنها بنات الله فقال تعالى ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللَّآتَ وَالْعُزِّي \* وَمَناةَ الثَّالِثَةَ الأُخْرِي \* أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الأَنْثِي \* تِلْكَ إِذاً قِسْمَةٌ ضِيزِي \* إِنْ هِيَ إِلاَّ أَسْماءٌ سَمَّيْتُمُوها أَنْتُمْ وَآباؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانِ... ﴾ النجم: ١٩ ٢٣.

فهل هؤلاء الأولاد مجرد شفعاء ولم يكن لهم أي تأثير في الكون؟! إن كان هذا هو المراد فلماذا إذن عنونوا بعنوان أبناء الله وبناته؟! ألا يدل ذلك على اعتقادهم بوجود نوع اتحاد وتجانس بين الأب الإله والأبناء الآلهة؟، فالابن له بعض قدرات الأب، إن الاعتقاد بوجود أبناء لله يعني شرك الربوبية، فالآلهة الأولاد هم أرباب كما أن الإله الأب رب، ولا معنى للتجانس بين الابن والأب إلا ذلك.

وهذا ما صرح به القرطبي بقوله: " ومن أجاز أن تكون الملائكة بنات الله فقد جعل الملائكة شبها لله لأن الولد من جنس الوالد وشبهه "٥٠).

### الأمر الثالث: استدلال القرآن بدليل التمانع القائم على افتراض وجود قدرتين مستقلتين:

لقد واجه القرآن عقيدة المشركين بتعدد الآلهة بدليل التمانع في موارد

<sup>(</sup>١) تفسير البغوي ج ٤ ص ٦٩

 <sup>(</sup>۲) سيرة ابن هشام ج ١ ص ٤٤ – ٩٥
 (۳) تفسير الطبري مع ٢١ ج ٢٤ ص ٩
 (٤) الروض الانف ج ١ ص ١٦٨.

<sup>(</sup>٥) تفسير القرطى، مجلد٨، ج١٦، ص٦٦.

متعددة (ومفاده: لو كان في السموات والأرض آلهة غير الله لبطلتا وفسدتا، لما سيقع بينهم من الاختلاف والتضاد والتمانع) منها قوله تعالى ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِما آلِهَةُ إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتا فَسُبْحانَ اللَّهِ رَبِّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ الأنبياء: ٢٢ وقوله تعالى ﴿ مَا اتَّخَذَ اللهُ مِنْ وَلَدٍ وَما كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَّهٍ إِذاً لَذَهَبَ كُلُّ إِلهٍ بِما خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلى بَعْضٍ سُبْحانَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ \* عالِم الْغَيْبِ وَالشَّهادَةِ فَتَعالى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ المؤمنون: ٩١ - ٩١ ، وهذا يعني - بشكل واضح - أن المشركين كانوا يعتقدون بوجود مؤثرين في الكون حيث كان الرد القرآني صريحا: أنه لو كان هناك موجودان يؤثران في الكون وكل منهما إله لفسدت السموات والأرض ولانهار نظام الكون المتسق.

فهل يعقل أن يكون هذا الرد القرآني لعقيدة المشركين رد على مشركين يعتقدون بأن الخالق المالك المدبر واحد؟! لو كان المشركون موحدين في الربوبية - كما ذهب إليه أصحاب هذه الرؤية - لأجابوا وبكل سهولة بأنهم لا يعتقدون بوجود إلهين لهما تأثير في الكون، بل نحن نعتقد بأن المؤثر واحد والآخر مجرد إله للعبادة والشفاعة!! وآيات سورة المؤمنون ذكرت دليل التمانع لكنها أضافت الحديث عن أمرين آخرين هما إقرارهم بخالقية الله وزعمهم وجود أبناء له بما يكشف أن عقيدة هؤلاء المشركين المقرين بأن الله هو الخالق المدبر تتضمن وتترافق مع الاعتقاد بوجود أبناء مستقلين في التأثير ببعض جوانب الكون، فهناك ثلاثة محاور في الآيات تكشف حقيقة عقيدة هؤلاء:

> الأول: إقرار المشركين بخالقية الله وتدبيره للكون. الثاني: اعتقادهم بوجود أبناء لله.

الثالث: اعتقادهم بوجود تأثير مستقل للآلهة عن الله، لذا رد عليهم بدليل التمانع.

وإليك الآيات بمحاورها الثلاث، قال تعالى في سورة المؤمنون ﴿ قُلْ لِمَنِ الأَرْضُ وَمَنْ فِيها إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلا تَذَكَّرُونَ \* قُلْ مَنْ رَبُّ السَّماواتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظيمِ \* سَيَقُولُونَ يللهِ قُلْ أَفَلا تَتَّقُونَ \* قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلا يُجارُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ \* سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَأَنَّى تُسْحَرُونَ \* بَلْ أَتَيْناهُمْ بِالْحَقِّ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ \* مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَّهٍ إِذاً لَذَهَبَ كُلُّ إِلَّهٍ بِما خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلِي بَعْضِ سُبْحانَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ \* عالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهادَةِ فَتَعالى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ المؤمنون: ٨٥ - ٩٢.

فكما ترى بدأت الآيات بذكر إقرارهم بالله وخالقيته، ثم كشفت عن التناقض بين ادعائهم بربوبية الله وبين ادعاء الولد له والذي مقتضاه تعدد المؤثرين في تسيير شئون الكون وإدارته، لذا ردت عليهم بدليل التمانع القائم على فرضية وجود قدرتين مستقلتين في التأثير، معتبرا اعتقادهم بوجود ولد لله عين القول بتعدد الآلهة المستقلة في التأثير.

وهناك كلمة لابن كثير في هذا المقام تؤكد ما نقوله هنا إذ قال في تفسير قوله تعالى ﴿ إِذاً لَذَهَبَ كُلُّ إِلهِ بِما خَلَقَ... ﴾: " ينزه تعالى نفسه عن أن يكون له ولد أو شريك في الملك والتصرف والعبادة، فقال ﴿ مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَما كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلهٍ إِذاً لَذَهَبَ كُلُّ إِلهٍ بِما خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلى بَعْضٍ ﴾ أي لو قُدِّر تعدد الآلهة لانفرد كل منهم بما خلق فما كان ينتظم الوجود، والمشاهد أن الوجود منتظم متسق كل من العالم العلوى والسفلي مرتبط بعضه ببعض في غاية الكمال ﴿ مَّا تَرَى في خَلْق الرَّحْمَن مِن تَفَاوُتِ ﴾ لكان كل منهم يطلب قهر الآخر وخلافه، فيعلو بعضهم على بعض والمتكلمون ذكروا هذا المعني، وعبروا عنه بدليل التمانع، وهو أنه لو فرض صانعان فصاعدا فأراد واحد تحريك جسم والآخر أراد سكونه، فإن لم يحصل مراد كل منهما كانا عاجزين، والواجب لا يكون عاجزا ويمتنع اجتماع مراديهما للتضاد، وما جاء هذا المحال إلا من فرض التعدد، فيكون محالا، فأما إن حصل مراد أحدهما دون الآخر، كان الغالب هو الواجب والآخر المغلوب ممكنا، لأنه لا يليق بصفة الواجب أن يكون مقهورا، ولهذا قال تعالى ﴿ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلى بَعْضٍ سُبْحانَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ أي عما يقول الظالمون في دعواهم الولد أو الشريك علوا كبيرا ﴿ عالِم الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ ﴾ أي يعلم ما يغيب عن المخلوقات وما يشاهدونه ﴿ فَتَعالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ أي تقدس وتنزه وتعالى وعز وجل عما يقول الظالمون والجاحدون "(١).

### إذن ما حقيقة ذلك الإقرار بالربوبية في جواب المشركين؟

بعد وضوح ذلك يبقى علينا أن نفسر تلك الآيات التي ظاهرها إقرار المشركين بربوبية الله وهناك رأيان نجدهما في كلمات المفسرين، مقتضى الأول أنه إقرار حقيقي بالتوحيد، لكنه جواب العقل الباطن والفطرة السليمة، ومقتضى الثاني أنه إقرار بربوبية الله وخالقيته دون توحيده في ذلك وإنما اقتصروا على ذكر الله في الجواب لأنه الأب والإله الأكبر الذي تنتهي إليه علة الموجودات، وإليك كلمات المفسرين:

### الرأى الأول: إنه جواب الفطرة:

يرى أصحاب هذا الرأي أن الإقرار المذكور في الآية ليس اعتقادا للمشركين وإنما هو إقرار بلسان الفطرة أو لوضوحه للعقل وضوحا لا يمكن معه الإنكار، أو هو معلق على الإنصاف.

- عرض القرطبي رأين في تفسير ﴿ فَسَيَقُولُونَ اللهُ... ﴾ قال: " لأنهم كانوا يعتقدون أن الخالق هو الله أو فسيقولون هو الله إن فكروا وأنصفوا "٢١)، والثاني هو ما نقصده هنا.
- قال ابن عطية في تفسير قوله تعالى في سورة يونس ﴿ فَسَيَقُولُونَ

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر ج۳ ص ۲٦٤. (۲) تفسیر القرطبي مجملد ٤ ج ۸ ص ۲٤٧.

اللهُ... ﴾: " لا مندوحة لهم عن ذلك ولا تمكنهم المباهتة بسواه "(١). • قال البيضاوي في تفسير قوله تعالى في سورة يونس ﴿ فَسَيَقُولُونَ اللهُ... ﴾: " إذ لا يقدرون على المكابرة والعناد في ذلك لفرط وضوحه "، وقال في تفسير قوله تعالى في سورة المؤمنون ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلا تَذَكَّرُونَ \*... سَيَقُولُونَ يلهِ قُلْ أَفَلا تَتَّقُونَ \*... سَيَقُولُونَ يلهِ قُلْ فَأَنّى تُسْحَرُونَ ﴾: " لأن العقل الصريح قد اضطرهم بأدني نظر إلى الإقرار بأنه خالقها "(٢).

• وقال الثعالي في سورة يونس: " ﴿ فَسَيَقُولُونَ اللهُ ﴾ أي لا مندوحة لهم عن ذلك ولا تمكنهم المباهتة بسواه "، وقال في سورة المؤمنون: " الإقرار بها ويلزم من الإقرار بها توحيد الله "٣).

• وقال الشوكاني في سورة يونس: " ﴿ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ ﴾ أي سيكون قولهم في جواب هذا الاستفهام إن الفاعل لهذه الأمور هو الله سبحانه إن أنصفوا وعملوا ما يوجبه الفكر الصحيح والعقل السليم "، وقال في سورة المؤمنون: " » سَيَقُولُونَ الله « أي لا بد لهم أن يقولوا ذلك لأنه معلوم ببديهة العقل "(٤).

• وفي تراث أهل البيت البيالي يكفي أن ننقل ما رواه الكليني بسند حسن بل صحيح عن زرارة عن أبي جعفر الباقر الله قال: " قال رسول الله ﷺ كل مولود يولد على الفطرة، يعني المعرفة بأن الله عز وجل خالقه، كذلك قوله تعالى ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّماواتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ اللهُ.... ﴾ (٥).

### الرأى الثاني: إنه إقرار بالربوبية دون التوحيد بذلك:

وهذا ما قرره السيد الطباطبائي (رحمه الله) في تفسيره للآيات ٣١ -٣٦ من سورة يونس حينما اعتبر إقرارهم بأن الله هو المدبر إقرارا حقيقيا باعتبار عدم تنافيه في نظرهم مع تدبير الآلهة الصغيرة لبعض شئون الكون، قال: " فالحجة الأولى تسلك من الطريق الذي يعتبره الوثنيون وعبدة الأصنام فإنهم إنما يعبدون أرباب الأصنام بأصنامهم من جهة تدبيرهم للكون..... فالله سبحانه يلقن نبيه ﷺ الحجة على توحيده بالربوبية، فأمر بقوله (قُلْ) أن يقول لهم في سياق الاستفهام ﴿ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّماءِ وَالأَرْضِ..... فَسَيَقُولُونَ الله ﴾ اعترافا بأنه الذي ينتهي إليه جميع هذه التدبيرات في الإنسان وغيره لأن الوثنيين يعتقدون ذلك "(٦).

فكما ترى يعتبر إقرارهم المصرح به في الآيات هو إقرار بربوبية الله عز وجل وليس إقرارا بتوحيده في ذلك وإنما يذكرون الله دون

غيره من آلهتهم المؤثرة لأنه الأكبر أو لأنه الذي تنتهي إليه جميع هذه التدبيرات باعتبار أنه الإله الأب في نظر هم خلافا للأولاد المزعومين. نعم هناك من المتقدمين من فسر الإقرار بما فسره به أصحاب هذه الرؤية، فقد ذهب إلى ذلك الطبرى من القدماء، فقال في تفسير قوله تعالى ﴿ فَلا تَجْعَلُوا لِلهِ أَنْداداً وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ البقرة: ٢٢، " وأحسب أن الذي دعا مجاهدا إلى هذا التأويل وإضافة ذلك إلى أنه خطاب لأهل التوراة والإنجيل دون غيرهم الظن منه بالعرب أنها لم تكن تعلم أن الله خالقها ورازقها بجحودها وحدانية ربها وإشراكها معه في العبادة غيره، وإن ذلك لقول، ولكن الله جل ثناؤه قد أخبر في كتابه عنها أنها كانت تقر بوحدانيته غير أنها كانت تشرك في عبادته ما كانت تشرك فيها فقال جل ثناؤه ﴿ وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾...، فالذي أولى بتأويل قوله ﴿ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ إذ كان ما كان عند العرب من العلم بوحدانية الله وإنه مبدع الخلق وخالقهم ورازقهم... أن يكون تأويله ما قاله ابن عباس وقتادة من أنه يعني بذلك كل مكلف عالم بوحدانية الله وأنه لا شريك له في خلقه يشرك معه في عبادته غيره "(٧).

وقد بينا بطلان هذا الرأى فيما سبق، ولكن حتى لو سلمنا بهذا الرأى وقبلنا به، فإن اتهام أصحاب تلك الرؤية المضللة للمسلمين بالشرك لا يبتني على هذه المقدمة، إذ لا مدخل لها في موجب الحكم بشرك المسلم في معاييرهم وإنما يذكرونه توطئة (١٨)، فسواء أثبت أن المشركين يقرون بوحدانية الله في الربوبية أم لم يثبت فأصحاب تلك الرؤية يرون أن الشرك هو شرك الألوهية، وهو يقع من كافر لا يشهد الشهادتين ومن مسلم يشهد الشهادتين، وكل هؤلاء إنما يشركون من حيث الألوهية فقط دون الربوبية، وعلى هذا سنبحث في الفصل التالى حقيقة ما ادعوه من تحقق شرك الألوهية عند المسلمين.

### الفصل الثاني: هل وقع المسلمون في شرك الألوهية؟

يدور البحث في هذا الفصل حول لب الخلل الذي وقعت فيه تلك الفئة، وهذا الخلل يرتبط بشرك الألوهية (شرك العبادة) الذي يدعى أصحاب هذه الرؤية أنه واقع بين المسلمين، وهي دعوى لم يسبق إليها أحد قبل القرن الثامن الهجري حين نشأت بذور الفكرة عند ابن تيمية.

إن الآيات التي تتحدث عن العبادة وضرورة توحيد الله في العبادة وعدم عبادة موجودات أخرى معه تتكرر في القرآن فهي من مسلمات القرآن ومحكماته، قال تعالى ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ ما لا

<sup>(</sup>١) المحرر الوجيز ج ٩ ص ٣٨.

<sup>(</sup>٢) أنوار التنزيل ج ١ ص ٤٣٤، ج ٢ ص ١١٠.

<sup>(</sup>٣) الجواهر الحسان ج٢ ص ٩٦، ج٢ ص ٤٣١.

<sup>(</sup>٤) فتح القدير ج٢ ص٤٠٥، ج٣ ص٥٨٦.

<sup>(</sup>٥) الكافي ج ٢ ص ١٢ – ١٣. ر ٦) الميزان ج ١١ ص ٤٧ – ٥١.

<sup>(</sup>۷) تفسیر الطبري، مجلد ۱، ج ۱ ص ۲۳۸. (۸) راجع ما ذکرناه في التمهيد تحت عنوان " تنبيه ".

يَضُرُّهُمْ وَلا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هؤُلاءِ شُفَعاؤُنا عِنْدَ اللهِ... ﴾ يونس: ١٨، وهكذا يظهر أنه أصل في دعوة الأنبياء كما في قوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولاً أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ.... ﴾ النحل: ٣٦.

### العبادات المدعى وقوعها عند القبور:

غير أن السؤال المهم الموجه إلى تلك الفئة في هذا البحث هو التالى: كيف تتهمون المسلمين بأنهم يعبدون غير الله عند قبور الأولياء في حين أنهم يصلون لله عندها ويصومون لله، وإذا حجوا، حجوا لله؟ فأين العبادة التي مارسها المسلمون عند قبور الأولياء لغير الله سبحانه حتى يقال: إنهم أشركوا بالله في العبادة؟

ورد في تراث هؤلاء ذكر ثلاثة عبادات ادعوا إن المسلمين قصدوا بها غير الله، وهي الدعاء والذبح والنذر، وسوف نتناول الذبح والنذر في المبحث الأول من هذا الفصل والدعاء في المبحث الثاني.

### المبحث الأول: الذبح والنذر(١).

إن الخلل الذي وقعت فيه تلك الفئة بالنسبة للذبح والنذر ليس خللا فكريا عقديا، وإنما كفروا المسلمين بناء على معلومات مغلوطة نبعت من فهم خاطئ لتصرفات بعض المسلمين أو كذب وتشنيع من بعض هؤلاء على من يخالفهم في الرأى، والمهم أنه على ضوء تلك المعلومات الخاطئة والمغلوطة تصور أتباع تلك الفئة أن هناك من المسلمين من ينذر لغير الله أو يذبح لغير الله، وهذا ادعاء باطل غير صحيح أبدا:

• فأما بالنسبة للذبح فقد كان رد المرجع الكبير الشيخ جعفر كاشف الغطاء في رسالته للأمير عبد العزيز بن سعود صريحا وواضحا ودافعا لكل شك ولبس، فقد كتب إليه: " لا يشك أحد من المسلمين في أن من ذبح لغير الله ذبح العبادة كما يذبح أهل الأصنام لأصنامهم حتى يذكروا على الذبايح أسماءهم ويهلون بها لغير الله خارج عن ربقة المسلمين سواء اعتقدوا آلهيتهم أو قصدوا أن يقربوهم زلفي لأن ذلك عبادة لغير الله.

وأما من ذبح عن الأنبياء والأوصياء والمؤمنين ليصل الثواب إليهم كما نقرأ القرآن ونهدي إليهم ونصلي لهم وندعو لهم ونفعل جميع الخيرات عنهم، ففي ذلك أجر عظيم وليس قصد أحد من الذابحين للأنبياء أو لغير الله سوى ذلك...، وإنى والذي نفسي بيده منذ عرفت نفسي إلى يومي هذا ما رأيت ولا سمعت أحدا من المسلمين ذبح أو نحر ذاكرا لاسم نبي أو وصى أو عبد صالح، وإنما يقصدون إهداء الثواب إليهم، فإن كان في أطرافكم قبل تسلطكم مثل ذلك فصاحب الدار أدري بالذي فيها "(٢).

• أما ما يختص بالنذر فقد أوضح الشيخ محمد أمين زين الدين - أحد كبار علماء النجف المعاصرين - الحقيقة قائلا: " لا يجوز النذر لغير

الله سبحانه من رسول أو نبي أو ولى أو ملك أو عبد صالح ولا يجوز للكعبة والمشاهد والمساجد والمعابد... والنذر نحو من أنحاء العبادة، ومن أجل ذلك فلا بد فيه من القربة... ولذلك كله فلا يجوز النذر

والأنبياء والأولياء... والمساجد... إنما هي وجوه من القربات التي يتقرب بتكريها إلى الله فيصح للعبد أن ينذر شيئا لله... على أن يصرف المنذور في بعض هذه الوجوه المقربة.

والفارق كبير وواضح جدا بين أن ينذر الإنسان لله وحده متقربا إليه ويعين في نذره صرف ما نذره لله في بعض هذه الوجوه المقربة إلى الله... - وهذا هو ما يفعله خاصة الشيعة وعامتهم حتى الجهلة منهم بالأحكام، وهذا ما يقصدونه في نذرهم حتى من يغلط منهم في التعبير - وبين أن ينذرها للنبي أو الولى أو المعبد أو المشهد أنفسها، فلا ينعقد النذر ولا يجوز لأنه لغير الله، وهذا ما تصرح كتب علماء الشيعة بعدم جوازه "(٣).

### المبحث الثاني: الدعاء.

إن دعوى هؤلاء المتعلقة بالدعاء وكونه عبادة هي أساس عملية التكفير ولب المسألة التي نريد إيضاحها في هذا الفصل، والخطأ الذي وقعوا فيه هنا خطأ علمي في فهم الآيات التي يتكرر فيها ذكر دعاء غير الله كأحد محاور الشرك، وهو خطأ نبع غالبا من قصور في فهم مفردات الآيات المستدل بها، ولكن تشعر في بعض الأحيان بالتعمد ووضع الكلم في غير مواضعه.

لقد صور أصحاب هذه الرؤية أن دعاء غير الله بمعنى مسألة غيره عبادة لذلك الغير وبالتالي أصبح من يدعو غير الله ويطلب من ذلك الغير مشركا في الألوهية، وعدوا هذا الأمر من واضحات القرآن الكريم، ويسوقون آيات عديدة في هذا الصدد.

### الآيات المستدل بها:

استدل هؤلاء على دعواهم بآيات عديدة، أهمها:

١. ﴿ وَأَنَّ الْمَساجِدَ لِلَّهِ فَلا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَداً \* وأَنَّهُ لَمَّا قامَ عَبْدُ اللهِ يَدْعُوهُ كادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَداً \* قُلْ إِنَّما أَدْعُوا رَبِّي وَلا أُشْرِكُ بِهِ أَحَداً ﴾ الجن: ۱۹ – ۲۰.

٢. ﴿ قُلْ يِا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي شَكِّ مِنْ دِيني فَلا أَعْبُدُ الَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ..... وَلا تَدْعُ مِنْ دُونِ اللهِ ما لا يَنْفَعُكَ وَلا يَضُرُّكَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إذاً مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ يونس: ١٠٤ - ١٠٦.

٣. ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ داخِرينَ... هُوَ الْحَيُّ لا إِلهَ إِلاَّ هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ الْحُمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَمَّا جاءَنِي الْبَيِّناتُ مِنْ رَبِّي وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ الْعالَمِينَ ﴾ عافر: ٦٠-٦٦.

 <sup>(</sup>١) جمعنا الذبح والنذر في مبحث واحد نظرا لوحدة المشكلة المرتبطة بهما.
 (٢) منهج الرشاد لمن أراد السداد ص ٩٢ – ٩٤.

<sup>(</sup>٣) كلمة التقوى ج٦ ص٢٢ - ٤٢٣.

٤. ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ شُرَكَاءَكُمُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَرُونِي ما ذا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي السَّماواتِ ﴾ فاطر: ٤٠.

٥. ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلى يَوْمِ الْقِيامَةِ وَهُمْ عَنْ دُعائِهِمْ غافِلُونَ \* وَإِذا حُشِرَ النَّاسُ كانُوا لَهُمْ أَعْداءً وَكَانُوا بِعِبادَتِهِمْ كافِرينَ ﴾ الأحقاف: ٥-٦.

7. ﴿ قُل ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ فَلا يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضِّرِّ عَنْكُمْ وَلا تَحْوِيلاً \* أُولِئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إلى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخافُونَ عَذابَهُ إِنَّ عَذابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْذُوراً ﴾ الإسراء: ٥٠-٥٠. فكما ترى فإن جميع هذه الآيات تدل وبصراحة على أن شرك المشركين كان في دعاء الآلهة التي عبدوها من دون الله، وهل هناك حاجة لأدلة أصرح من هذه الآيات؟!!

قال الشيخ سليمان حفيد ابن عبد الوهاب في شرحه لكتاب جده التوحيد: " الدعاء عبادة من أجل العبادات بل هو أكرمها على الله... فإن لم يكن الإشراك فيه شركا فليس في الأرض شرك وإن كان في الأرض شرك فالشرك في الدعاء أولى أن يكون شركا من الإشراك في غيره من أنواع العبادة بل الإشراك في الدعاء هو أكبر شرك المشركين الذين بعث إليهم رسول الله عَيِّياتُهُ فإنهم يدعون الأنبياء والصالحين والملائكة ليشفعوا لهم عند الله، ولهذا يخلصون في الشدائد لله وينسون ما يشر كون "(١).

### وحتى تصبح المناقشة علمية وتامة يجب:

أولا: تحديد المقصود بالدعاء الموجب للوقوع في شرك العبادة، فهل للكلمة استعمال واحد في اللغة والقرآن أم تتعدد معانيها واستعمالاتها؟ وبعبارة أخرى هل الحديث القرآني عن شركية دعاء غير الله تنطبق على ما يدعيه هؤلاء من وقوع المسلمين في دعاء غير الله أم الحديث القرآني عن دعاء غير الله يقصد به أمر آخر غير الدعاء والطلب الذي قد يقع عند أضرحة الأولياء.

ثانيا: الحديث عن شركية دعاء غير الله بمعنى الطلب من غير الله نراه مقيدا في كلماتهم بخصوص طلب ما لا يقدر عليه إلا الله، في حين أن كل الآيات التي يستدلون بها لا تشير إلى هذا التفصيل والتقييد، فما هو الوجه في هذا التقييد مع إطلاق الآيات المستدل بها؟ وهناك تساؤلات وحقائق عديدة أخرى ستتبين فيما بعد. المهم، بملاحظة النقطتين الأخيرتين سينقسم الموضوع إلى بحثين. البحث الأول:

### معنى الدعاء في الآيات المستدل بها:

وينبغي أن نبدأ بعرض معاني كلمة الدعاء في كتب اللغة واستعمالات القرآن، وأهم المعاني التي استعملت فيها كلمة الدعاء وانعكست في القرآن هي المعاني التالية:

٢) التسمية والادعاء: مثل دعوت المولود زيدا أي سميته زيدا، وبهذا المعنى استعملت في قوله تعالى ﴿ تَكَادُ السَّمَاوَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُّ الْأَرْضُ وَتَخِرُّ الْجِبَالُ هَدًّا \* أَن دَعَوْا لِلرَّحْمَن وَلَدًا ﴾ مريم: ٩٠- ٩١، أي ادّعوا زورا أن لله ولدا، قال ابن الجوزى: " قوله تعالى ﴿ أَن دَعَوْا ﴾... قال أبو عبيدة: معناه: أن جعلوا، وليس هو من دعاء الصوت... "(٢).

ومنه قوله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِالْحُقِّ وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا ﴾ الفرقان: ٦٨، فجاء الدعاء هنا بمعنى الاتخاذ والجعل وهاتان المفردتان أي الاتخاذ والجعل جاء ذكرهما في القرآن عند الحديث عن عقيدة المشركين كما في قوله تعالى ﴿ وَلا تَجْعَلُوا مَعَ اللهِ إِلْهَا آخَرَ إِنِّي لَكُم مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ ﴾ الذاريات: ٥١ وقوله عز وجل ﴿ وَاتَّخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ آلِهَةً لِّيَكُونُوا لَهُمْ عِزًّا ﴾ مريم: ٨٨ ويدل على ذلك ما رواه البخاري في سبب نزول آية الفرقان عن عبد الله بن مسعود (رض) قال: "سألت أو سئل رسول الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله أى الذنب عند الله أكبر؟، قال: أن تجعل لله ندا وهو خلقك، قلت: ثم أي؟ قال: ثم أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك، قلت: ثم أي؟ قال: أن تزني بحليلة جارك، قال: ونزلت هذه الآية تصديقا لقول رسول الله ﷺ ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللهِ إِلَهًا آخَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إلَّا بِالْحَقِّ ﴾(٣).

٣) الطلب والاستغاثة: وهذا كثير في القرآن مثل قوله تعالى ﴿ هُنَالِكَ دَعَا زَكَرِيَّا رَبَّهُ قَالَ رَبِّ هَبْ لِي مِن لَّدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعَاء ﴾ آل عمران: ٣٨، وكذلك قوله تعالى ﴿ قَالَ قَدْ أُجِيبَت دَّعْوَتُكُمَا فَاسْتَقِيمَا وَلاَ تَتَّبِعَآنً سَبِيلَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ يونس: ٨٩، وانطلاقا من هذا المعنى تستعمل مفردة الدعاء في الطلب من الله والاستغاثة به كما هو ظاهر قوله تعالى ﴿ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاء وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ﴾ الأنعام: ١٦، وقوله ﴿ وَادْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ اللهِ قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ الأعراف: ٥٦، وهذا الاستعمال هو ما اصطلح عليه بدعاء المسألة.

٤) العبادة: وهو المذكور في قول الأزهري: " وقد يكون الدعاء عبادة ومنه قول الله جل وعز ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ عِبَادٌ أَمْثَالُكُمْ ﴾ أى الذين تعبدون من دون الله "(٤)، بل أكثر استعمالات القرآن قصد

١) مجرد النداء: بمعنى أن يصيح عليه بما ينبه للالتفات أو الحذر أو المجيء كما في قولنا ادعوا زيدا، ومنه قوله تعالى ﴿ إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعَاء إِذَا وَلَّوْا مُدْبِرِينَ ﴾ انسل: ٨٠. وقوله تعالى ﴿ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً مِّنَ الْأَرْضِ ﴾ الروم: ٢٥ ، وقوله تعالى ﴿ اسْتَجِيبُواْ لِللهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾ الأنفال: ٢٤.

<sup>(</sup>۲) زاد المسير ج ٥ ص ١٩٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ج ٦ ص ١٣٧ – ١٣٨. (٤) تهذيب اللغة ج ٣ ص ٧٦.

<sup>(</sup>١) دعاوي المناوئين ص ٣٤٧ - ٣٤٨ عن تيسير العزيز الحميد باختصار يسير.

منها هذا المعنى، فقد قرر الشوكاني استدلال البعض بقوله: "الدعاء في أكثر استعمالات الكتاب العزيز هو العبادة "(۱)، وهذا الاستعمال هو ما اصطُلح عليه بدعاء العبادة كما سيأتي.

وقد لخص أبو البقاء المعاني المتعددة للدعاء مستشهدا بآيات القرآن الكريم، قال: "والدعاء: الرغبة إلى الله والعبادة نحو ﴿ وَلاَ تَدْعُ مِن دُونِ اللهِ مَا لاَ يَنفَعُكَ وَلاَ يَضُرُكَ ﴾، والاستعانة نحو ﴿ وَادْعُواْ شُهَدَاءكُم ﴾، والسؤال نحو ﴿ دَعْوَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللهُمَ ﴾، والنداء نحو ﴿ يَوْمَ يَدْعُوكُمْ ﴾، التسمية نحو ﴿ لاَ جُعَلُوا دُعَاء الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كُدُعَاء بَعْضِكُم بَعْضًا ﴾"".

وعليه يجب علينا حينما نستدل بآية من الآيات التي استعملت فيها كلمة الدعاء أن نحدد أي المعاني المتعددة التي عرضنا هو المقصود والملحوظ في الآية.

### إقرارهم بأن الدعاء ينقسم إلى دعاء عبادة ودعاء مسألة:

والحق إن أصحاب هذه الرؤية يقرون بانقسام الدعاء إلى نوعين دعاء عبادة ودعاء مسألة، فهو أمر واضح في تراثهم.

قال الشيخ محمد بن صالح العثيمين: "الدعاء ينقسم إلى قسمين: الأول: دعاء عبادة مثاله الصوم والصلاة... وهذا القسم كله شرك.... الثاني: دعاء المسألة فهذا ليس كله شركا بل فيه تفصيل، فإن كان المخلوق قادرا على ذلك فليس بشرك...، وأما من دعا المخلوق بما لا يقدر عليه إلا الله فإن دعوته شرك مخرج عن الملة "(٤).

وقال الشيخ صالح الفوزان: "أما الدعاء فهو أعم من الاستغاثة - كما سبق - هو نوعان: دعاء عبادة ودعاء مسألة، دعاء العبادة هو الثناء على الله سبحانه وتعالى بأسمائه وصفاته ودعاء المسألة هو طلب الحاجات من الله سبحانه وتعالى "(°).

والسؤال الكبير المهم أنه يترتب على ذلك استفهام كبير وأساسي، هل الآيات التي استعملت فيها عبارة يدعون من دون الله تتحدث عن دعاء العبادة أي النوع الأول أو دعاء المسألة وهو النوع الثاني أو عن كليهما أو بعضها عن الأول وبعضها الآخر عن الثاني؟!

ومن الواضح أن المسلمين المتهمين بالشرك من قبل هؤلاء هم متهمون بدعاء غير الله دعاء المسألة لا دعاء العبادة قطعا.

وعليه الاستدلال بالآيات على شركية دعاء غير الله دعاء المسألة مرهون بأن يقصد منها دعاء المسألة، وأما إن كان الحديث في الآيات عن دعاء المسألة، فالمطلوب منهم إثبات أن الآيات تتحدث عن دعاء المسألة حتى نقول بعدها

أن القرآن حكم بكفر من يدعو غير الله دعاء مسألة.

والحصيلة عن أي المعنيين تتحدث الآيات؟ هذا ما سنبحثه فيما يلي. هل الآيات تتحدث عن دعاء العبادة أو دعاء المسألة؟

بعد أن بينا المعاني المختلفة للفظة الدعاء في اللغة والقرآن بل في تراث أصحاب هذه الرؤية وانقسامه على نحو أساسي إلى دعاء عبادة ودعاء مسألة، أصبح من الممكن فهم آيات القرآن الكريم التي تتكلم عن الدعاء أكثر، فلننظر أتقصد الآيات دعاء المسألة أم دعاء العبادة؟ وإليك تفسير أربعة غاذج أساسية من الآيات التي تتضمن كلمة الدعاء:

ا ﴿ وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ وَأَدْعُو رَبِّي عَسَى أَلَّا أَكُونَ بِدُعَاء رَبِّي شَقِيًا \* فَلَمَّا اعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْفُوبَ ﴾ مري: ٨٩- ٩٤..

هذه الآية التي تنقل قول إبراهيم التلاهي هي أوضح آية تدل على الترادف بين كلمتي (يدعو) و (يعبد) في القرآن، فلا شك أن الآية حينما بدأت بقوله ﴿ وَأَعْتَرِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ ﴾ ثم أُعقبَت بقوله ﴿ فَلَمَّا اعْتَرَلُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ ...) أثبتت الترادف بين يدعون من دون الله ويعبدون من دون الله على نحو لم يلاحظ فيه معنى الطلب والمسألة.

قال البغوي: " ﴿ وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ ﴾ أي أعتزل ما تعبدون من دون الله، قال مقاتل: كان اعتزاله إياهم أنه فارقهم من كوثى (٢)، فهاجر منها إلى الأرض المقدسة ﴿ وَأَدْعُو رَبِيٍّ ﴾ أي أعبد ربي ﴿ عَسَى أَلَا أَكُونَ بِدُعَاء رَبِي شَقِيًا ﴾ أي عسى ألا أشقى بدعائه وعبادته كما أنتم تشقون بعبادة الأصنام "(٧).

وقال ابن الجوزي وديدنه استقصاء الآراء في تفسيره: "وفي معنى ﴿ تَدْعُونَ ﴾ قولان: أحدهما: تعبدون، والثاني: أن المعنى وما تدعونه ربا، ﴿ وَأَدْعُو رَبِّي ﴾ أي وأعبده ﴿ عَسَى أَلًا أَكُونَ بِدُعَاء رَبِي شَقِيًا ﴾ أي أرجو أن لا أشقى بعبادته كما شقيتم أنتم بعبادة الأصنام " ( المناط أنه لم يذكر الطلب كأحد الاحتمالات، بل تردد المعنى عنده بين يعبدون ويسمون.

وقال ابن كثير: "وقوله ﴿ وَأَعْتَرِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ وَأَدْعُو رَبِي ﴾ أي أجتنبكم وأتبرأ منكم ومن آلهتكم التي تعبدونها من دون الله ﴿ وَأَدْعُو رَبِي ﴾ أي وأعبد ربي وحده لا شريك له "(١).

٢) ﴿ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ إِلاَّ إِنَاثَا وَإِن يَدْعُونَ إِلاَّ شَيْطَانًا مَرِيدًا ﴾ الساء: ١١٧.
 وقد استعملت مفردة الدعاء في هذه الآية بمعنى العبادة، والدليل على
 ذلك قوله تعالى ﴿ وَإِن يَدْعُونَ إِلاَّ شَيْطَانًا مَريدًا ﴾ فلا مجال لتفسير

<sup>(</sup>١) فتحِ القدِير ج ٤ ص ٥٧١.

<sup>(</sup>٢) سيأتي أن الصحيح إن ادعوني هنا بمعنى اعبدوني. (٣) الكليات ص ٤٤٧.

<sup>(</sup>٤) القول المفيد على كتاب التوحيد ج ١ ص ١٢٠ – ١٢١.

<sup>(</sup>٥) إعانة المستفيدج ١ ص ٢٦٧.

<sup>(</sup>٦) كوثى: البلدة التي نشأ بها إبراهيم للسلام.

<sup>(</sup>۷) تفسير البغوي ج ۳ ص ١٦٦. (۸) زاد المسير ج ٥ ص ١٧٦ – ١٧٧.

<sup>(</sup>۹) تفسیر ابن کثیر ج ۳ ص ۱۳۰.

الآية إلا بعبادة الشيطان المذكورة في قوله تعالى ﴿ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَن لَّا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ ﴾ يس: ٦٠، إذ إن مشركي قريش لم يكونوا يدعون الشيطان دعاء المسألة ويطلبون منه شيئًا بل الدعاء هنا هو العبادة التي حقيقتها بالنسبة للشيطان

قال البغوي: " قوله تعالى ﴿ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ إِلاَّ إِنَاتًا ﴾ نزلت في أهل مكة، أي: ما يعبدون كقوله تعالى ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي ﴾ بدليل قوله تعالى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي ﴾، قوله ﴿ مِن دُونِهِ ﴾ من دون الله..... ﴿ وَإِن يَدْعُونَ إِلاَّ شَيْطَانًا مَّريدًا ﴾ أي وما يعبدون إلا شيطانا مريدا، لأنهم إذا عبدوا الأصنام فقد أطاعوا الشيطان "(١).

٣) ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرينَ ﴾ غافر: ٦٠.

يدعى هؤلاء بأن هذه الآية واضحة في الحديث عن الدعاء بمعنى الطلب (دعاء المسألة)، قالوا وذيلها ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي ﴾ يدل على ذلك.

ولكن الذي نراه في كلمات اللغويين والمفسرين أنهم فسروا كلمة الدعاء هنا بالعبادة على أنها مرادفة لها، لا أنها استعملت بمعنى الطلب والطلب من مصاديق العبادة كما تخيل هؤلاء استئناسا بذيلها ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي ﴾ أو بقوله ﴿ أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾، فالحق إن كلمة الدعاء في المقطع الأول من الآية قصد بها العبادة، لا أن كلمة العبادة في المقطع الثاني يقصد بها الدعاء كمصداق للعبادة كما فهم

فمفردة الدعاء في الآية فسرت بالعبادة في أثر صحيح مروى عن بعض الصحابة، فقد روى الحاكم النيسابوري عن جرير بن عبد الله البجلي (رض) في قول الله عز وجل ﴿ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ قال: " اعبدوني استجب لكم ".

قال الحاكم: "هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه"، قال الذهبي: "على شرط مسلم"(٢).

ونجد هذا صريحًا في خبر آخر صحيح روي عن رسول الله ﷺ فهم منه المفسرون ما نقوله هنا لا ما فهمه هؤلاء، قال القرطبي: " قوله تعالى ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ الآية، روى النعمان بن بشير قال: سمعت النبي ﷺ يقول: الدعاء هو العبادة، ثم قرأ ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾، قال أبو عيسى (٣): "هذا حديث حسن صحيح، فدل هذا على أن الدعاء هو العبادة، وكذا قال أكثر المفسرين، وأن المعنى:

(١) تفسير البغوي ج ١ ص ٣٨٣ – ٣٨٤.

وحدوني واعبدوني أتقبل عبادتكم وأغفر لكم "(٤).

قال الأزهري: " قال أبو إسحاق في قول الله جل وعز ﴿ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ البقرة: ١٨٦ يعني الدعاء لله على ثلاثة أضرب، فضرب منها توحيده والثناء عليه كقولك: يا الله لا إله إلا أنت، وكقولك: ربنا لك الحمد، إذا قلته فقد دعوته بقولك ربنا ثم أتيت بالثناء والتوحيد، ومثله قوله تعالى ﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ ﴾"(٥).

فمن الواضح إذن أن الدعاء في الآية دعاء العبادة وليس دعاء المسألة، فكيف يستدل بالآية على أن دعاء المسألة عبادة؟! ولا ينبغي ادعاء أن كلمة (أَسْتَجِبْ لَكُمْ) في الآية قرينة واضحة على أن المقصود دعاء المسألة، لأن من الواضح أن البشر مارسوا عباداتهم وطقوسهم - والتي عبر عنها في القرآن بالدعاء - كي يتقربوا إلى الآلهة ويكونوا محظوظين عندهم مستجابي الدعاء، فلذا من الطبيعي أن يقال لهم اعبدوا الله وحده بمعنى اذكروه وصلوا له كي يستجيب لكم ويقضى حوائجكم، فإنما يستجاب للمصلى الصائم المزكي. وكذلك يقال في مثل قوله تعالى ﴿ وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّن يَدْعُومِن دُونِ اللَّهِ مَن

لَّا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَومِ الْقِيَامَةِ وَهُمْ عَن دُعَائِهِمْ غَافِلُونَ ﴾ الأحقاف: ٥ فالمعني ومن أضل ممن يعبد من دون الله من لا تحدث عبادته أي ردة فعل عند المعبود، فلا يكون هذا العابد محظيا مستجاب الدعاء عند المعبود لأنه جماد غافل عن عبادته له.

وما روي عنه ﷺ: " من سره أن يستجاب له عند الكرب والشدائد فليكثر الدعاء في الرخاء "(٦) يقرب ما نريده قوله هنا، فهو يستجاب له في الشدائد أي عندما تضيق عليه الأمور وتشتد عليه الحاجة ولكن بشرط أن يكون في حال الرخاء منشغلا بعبادته الله في حال الرخاء وهو ما عبر عنه في الخبر فليكثر الدعاء حال الرخاء.

وبمعناه ما رواه الكافي عن الصادق اليُّلِّ: " من تقدم في الدعاء استجيب له إذا نزل به البلاء وقالت الملائكة صوت معروف ولم يحجب عن السماء، ومن لم يتقدم في الدعاء لم يستجب له إذا نزل البلاء وقالت الملائكة: إن هذا الصوت لا نعرفه "(٧).

٤) ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا \* وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللَّهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا \* قُلْ إِنَّمَا أَدْعُو رَبِّي وَلَا أُشْرِكُ بِهِ أَحَدًا ﴾ الجن: ۱۸ – ۲۰.

ومفردة الدعاء في هذه الآية جاءت بمعنى العبادة لا الطلب والمسألة، فالصراع بين رسول الله عَيْنِ الله عَيْنِ أَلله وقريش كان على وحدانية الله في العبادة

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين ج ٢ ص ٣٠١.

<sup>(</sup>٣) المقصود به الترمذي صاحب السنن.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن مج ٨ ج ١٥ ص ٢٩٢، قال محقق الطبعة: إسناده صحيح رواه الترمذي في التفسير (٢٩٦٩).

<sup>(</sup>٥) تهذيب اللغة ج٣ ص ٧٦.

<sup>(</sup>٦) المستدرك عل الصحيحين ج ١ ص ٧٢٩ قال الحاكم: حديث صحيح الإسناد، ووافقه

الذهبي. (٧) الكافي ج٢ ص ٤٧٢، وصححه المجلسي في مرآة العقول ج١٢ ص ٢٢.

﴿ قُلْ إِنَّمَا أَدْعُو رَبِّي وَلَا أُشْرِكُ بِهِ أَحَدًا ﴾.

قال الطبرى: " يقول تعالى ذكره لنبيه محمد عَلَيْ الله المساجد لِلهِ فَلَا تَدْعُوا ﴾ أيها الناس ﴿ مَعَ اللهِ أَحَدًا ﴾ ولا تشركوا به فيها شيئا، ولكن أفردوا له التوحيد وَأخلصوا له العبادة... وقوله ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾ يقول: وأنه لما قام محمد رسول الله عَلَيْنَا يُدعو الله يقول: لا إله إلا الله ﴿ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾...

عن ابن عباس قوله ﴿ وَأَنَّهُ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾ يقول: لما سمعوا النبي عَيَالله يتلو القرآن..... عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: قول الجن لقومهم ﴿ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللهِ يَدْعُوهُ كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيْهِ لِبَدًا ﴾ قال: لما رأوه يصلي وأصحابه ير كعون بر كوعه ويسجدون بسجوده... "(١).

قال البغوي: "﴿ لَمَّا قَامَ عَبْدُ اللهِ ﴾ يعني النبي ﷺ ﴿ يَدْعُوهُ ﴾ يعني يعبده ويقرأ القرآن، وذلك حين كان يصلي ببطن نخلة ويقرأ القرآن "٢٠٠٠.

### وخلاصة:

يتضح من العرض السابق أن كلمة الدعاء في القر آن الكريم تأتى في كثير من الموارد بمعنى العبادة بل هي في أكثر الموارد بهذا المعنى كما في تقرير الشوكاني لاستدلال البعض "الدعاء في أكثر استعمالات الكتاب العزيز هو العبادة "(٣)، ومن هنا يحق لنا أن نتساءل: كيف يُدّعي وضوح القرآن الكريم في اعتبار الدعاء عبادة بنحو مطلق في حين أن الآيات التي تتحدث عن الشرك تتحدث عن خصوص دعاء العبادة ولا تقصد دعاء المسألة بوجه؟!

### هل هناك تلازم بين دعاء المسألة والعبادة؟

هناك دعوى تجدها في بعض كلماتهم حصيلتها أن دعاء المسألة يتضمن دعاء العبادة، قال الفوزان: "والعلاقة بين دعاء العبادة ودعاء المسألة، أن دعاء العبادة مستلزم لدعاء المسألة، فإذا قال: ﴿ الْحُمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ \* الرَّحْمن الرَّحِيمِ \* مَلِكِ يَوْمِ الدِّين ﴾ يلزم من هذا أنه يسأل الله سبحانه وتعالى، ودعاء المسألة متضمن لدعاء العبادة بمعنى أن دعاء العبادة داخل في دعاء المسألة، فالذي يسأل الله حوائجه يتضمن هذا أنه يعبد الله بذلك"(٤).

والقول بأن دعاء العبادة مستلزم لدعاء المسألة ودعاء المسألة متضمن لدعاء العبادة كلام غير واضح بل غير معقول، والمعقول منه أن من يرى موجودا ما مستحقا لدعاء عبادة لا شك أنه يراه أهلا لأن يسأل دعاء مسألة، وأما إذا قصدوا أن دعاء العبادة حينما يحدث يلزم منه

ولم يُقصد من كلمة يدعو إلا ذلك، ولذا انتهت الآيات بقوله تعالى

حدوث دعاء مسألة فغير صحيح، إذا قد يسبح المرء ربه وليس في ذلك دعاء مسألة حتى يقال لزم من دعاء العبادة دعاء المسألة، فلا أعرف كيف لزم من قول ﴿ الحمد لله رب العالمين ﴾ دعاء مسألة؟!! والقول بأن دعاء المسألة متضمن لدعاء العبادة أبعد عن التعقل، فهل المقصود أن كل من يدعو دعاء مسألة ففعله هذا يتبطن دعاء عبادة للمدعو أو المسئول؟! بمعنى إذا سألت حاجة من أخيك فدعاء المسألة هذا يتضمن دعاء عبادة له، أو أن ما ذكره عز وجل في قوله تعالى ﴿ فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي مِن شِيعَتِهِ ﴾ القصص: ١٥ وهو دعاء مسألة يعني أن استغاثة الذي من شيعته تضمنت دعاء عبادة لموسى الها إلا المادة

نعم يحتمل وجود من يعبد الله بدعائه دعاء مسألة كما نعبد الله نحن بالصلاة والصيام، لكن أين مثل هذا الإنسان في الواقع الخارجي؟! فالذي يسأل الله حوائجه يسأله لأنه رب قادر على كل شيء، ولا يقصد عبادة الله بذلك أبدا، كما لا يتضمن سؤال غيره شيئا من العبادة لذلك الغبر.

هل لمقولتهم تلك معنى معقول؟! لا أعرف، على أصحاب هذه الرؤية توضيح الأمر !!

### البحث الثاني:

### تقييد شركية دعاء المسألة بما لا يقدر عليه إلا الله:

كما رأيت هم يقرون بأن دعاء المسألة لغير الله ليس شركا بصورة مطلقة بل هو مقيد بما لو دعا وسأل أمرا لا يقدر عليه إلا الله، وكلمات مشايخهم صريحة في ذلك، قال محمد بن صالح العثيمين: " الدعاء ينقسم إلى قسمين:

الأول: دعاء عبادة مثاله الصوم والصلاة... وهذا القسم كله شرك.... الثاني: دعاء المسألة فهذا ليس كله شركا بل فيه تفصيل، فإن كان المخلوق قادرا على ذلك فليس بشرك.....، وأما من دعا المخلوق بما لا يقدر عليه إلا الله فإن دعوته شرك مخرج عن الملة "٥٠).

وأصل التقييد تجده في كلمات ابن عبدالوهاب في رد إشكال أورده قال: " ولهم شبهة أخرى وهو ما ذكر النبي عَيَّا إِنَّهُ أَن الناس يوم القيامة يستغيثون بآدم ثم بنوح ثم بإبراهيم ثم بموسى ثم بعيسي فكلهم يعتذر حتى ينتهوا إلى رسول الله ﷺ قالوا: فهذا يدل على أن الاستغاثة بغير الله ليست شركا.

والجواب أن نقول: سبحان من طبع على قلوب أعدائه، فإن الاستغاثة بالمخلوق فيما يقدر عليه لا ننكرها، كما قال الله تعالى في قصة موسى ﴿ فَاسْتَغَاتُهُ الَّذِي مِن شِيعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ ﴾، وكما يستغيث الإنسان بأصحابه في الحرب أو غيره في أشياء بقدر عليها المخلوق، ونحن أنكرنا استغاثة العبادة التي يفعلونها عند قبور الأولياء أو في غيبتهم في الأشياء التي لا يقدر عليها إلا الله "(٦)، وعبارتهم

<sup>(</sup>١) تفسير الطبري مج ١٤ ج ٢٩ ص ١٤٤ – ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير اللغوي ج ٤ ص٣٧٣.

<sup>(</sup>٣) فتح القدير ج ٤ ص ٥٧١. (٤) إعانة المستفيد ج ١ ص ٢٦٨.

 <sup>(</sup>٥) القول المفيد على كتاب التوحيدج ١ ص ١٢٠ – ١٢١.
 (٦) شرح كشف الشبهات ص ١٢٥ – ١٢٦.

ظاهرة في أن الشرك يختص بما إذا كان الأمر المسئول والمطلوب من الخوارق التي لا يمكن أن تصدر إلا من الله خالق الكون.

والإشكال الأساس الذي يرد عليهم أننا نقطع بأن هناك أمورا هي من قبيل الأمور التي لا يقدر عليها إلاالله -أي الخوارق -مكن منها بعض مخلوقاته الكريمة كالملائكة وبعض عباده الصالحين المخلصين، فأصبحوا قادرين على فعلها.

ويكفي مثالا على ذلك قدرة المسيح لليُّلاِّ على إحياء الموتى إبراء الأكمه والأبرص بإذن الله، ولا شك أن المسلم لا يطلب مثل تلك الأمور التي هي في مقدور الله أصالة إلا إذا اعتقد أن المدعو أعطى القدرة من الله عز وجل ومكن بإذنه كالقدرة التي أعطيت للمسيح عليًا إ والمذكورة في قوله تعالى ﴿ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُم مِّنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللهِ وَأُبْرِئُ الأَكْمَةَ والأَبْرَصَ وَأُحْبِي الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللهِ وَأُنْبَئُكُم بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ ﴾ آل عمران: ٤٩، وهكذا بالنسبة لسليمان على إذ قال تعالى ﴿ فَسَخَّرْنَا لَهُ الرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَاء حَيْثُ أَصَابَ ﴾ ص: ٦٣، فوجود مثل تلك القدرات أمر مصرح به في القرآن، فكيف يكن تكفير مسلم لاعتقاده بذلك أو ترتيبه الأثر على تلك العقيدة وطلب الأمر المعجز من ذلك النبي، وهل يعقل أن يقال وبكل بساطة: إن دعاء المرضى الذين عاشوا في زمن المسيح السَّخ وطلبهم منه الشفاء أمر موجب للشرك، فلو طلب الأكمه والأبرص الشفاء من عيسى عليه لكان مشركا؟!

وإذا أراد مكابر أن يدعى ذلك، نقول: يكفيك أن الذي عنده علم من الكتاب أتى بعرش ملكة سبأ بطلب من سليمان العلا كما في قوله تعالى ﴿ قَالَ يَا أَيُّهَا المَلَأُ أَيُّكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَن يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ ﴾ النمل: ٣٨، فاستجاب الذي عنده علم من الكتاب لطلب سليمان a وقام بذلك كما في قوله تعالى ﴿ قَالَ الَّذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَن يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ فَلَمَّا رَآهُ مُسْتَقِرًّا عِندَهُ قَالَ هَذَا مِن فَضْل رَبّي ﴾ النمل: ٤٠، فهل أشرك نبي الله سليمان الني بطلبه هذا؟!

بل الميت يمكن أن يمكن من بعض الأمور، فقد مُكن رسول الله عَيْنِ أَللهُ مَنْ اللهِ عَيْنِ أَللهُ مَنْ رد السلام على المؤمنين وهو ميت في قبره، فقد روي بسند صحيح قوله ﷺ: " ما من أحد يسلم على إلا رد الله على روحي حتى أرد عليه السلام "(١).

ولوضوح الأمر أقر الشيخ ابن عبد الوهاب بأن الطلب ممن مكنه الله على الخوارق ليس شركا، فقال: " ولهم شبهة أخرى وهي قصة إبراهيم الميال لل ألقى في النار اعترض له جبريل في الهواء فقال: ألك حاجة؟ فقال إبراهيم: أما إليك فلا، قالوا: فلو كانت الاستغاثة بجبريل شركا لم يعرضها على إبراهيم.

فالجواب: إن هذا من جنس الشبهة الأولى، فإن جبريل عرض عليه

أن ينفعه بأمر يقدر عليه، فإنه كما قال الله تعالى فيه ﴿ شَدِيدُ الْقُوَى ﴾، فلو أذن الله له أن يأخذ نار إبراهيم وما حولها من الأرض والجبال ويلقيها في المشرق أو المغرب لفعل، ولو أمره أن يضع إبراهيم في مكان بعيد عنهم لفعل، ولو أمره أن يرفعه إلى السماء لفعل "٢٠).

وعلى هذا يجب عليهم أن يعدلوا في قيود دعاء المسألة الموجب للشرك فيقولون: هو أن يطلب الإنسان من موجود ما أمرا لا يقدر عليه إلا الله ولم يكن ذلك الموجود حيا كان أو ميتا ممن مكنه الله على مثل ذلك الأمر.

وهنا سندخل في مشكلة أخرى إذ تختلف آراء المسلمين حول تمكين الله لبعض عباده المكرمين بسبب الاختلاف في صحة بعض الأحاديث وضعفها، فسيكون الاختلاف من قبيل الخلاف في بدعية عمل ما وسنيته، فإذا ثبت تمكين الله له وثبت جواز الطلب منه بدليل معتبر فلن يكون بدعة بل هو سنة جائزة بالدليل، وأما إذا لم يثبت تمكينه أو ثبت ولكن لم يثبت جواز الطلب منه بدليل معتبر فسيكون بدعة لا سنة، وعليه ستخرج المسألة عن بحث التوحيد والشرك إلى بحث السنة والبدعة.

وهل يجوز في هذه الخلاف النابع من الخلاف في تقييم بعض الأحاديث أن يتهموا المسلمين بالشرك مستحلين بذلك دماءهم وأموالهم؟! فكيف يكن الحكم على مسلم بالشرك لمجرد أنه أخطأ في تخيل صحة خبر أثبت تمكين الله لمخلوق كريم من مخلوقاته ودعاه دعاء مسألة بناء على ذلك؟!

### انتقال من دعاء العبادة إلى المسألة خروج عن بحث الألوهية:

الانتقال من دعاء العبادة إلى المسألة خروج عن بحث الألوهية لكن الخلل كل الخلل في أنهم جعلوا الشرك نوعين شرك ربوبية وشرك ألوهية، ثم جاءوا إلى أمر لم يتضح دخوله في النوع الأول أو الثاني ومع ذلك اعتبروه شركا، ونقصد به دعاء المسألة الذي تحدثنا عنه قبل قليل.

وبتقريب آخر نقول: لا شك بأن المسلم لو دعا غير الله دعاء عبادة عد مشركا، ولكن مشكلة أصحاب هذا الرأى أنهم أقاموا دعواهم بأن المسلمين وقعوا في شرك الألوهية -التي هي الشرك في العبادة -على فرضية اعتبار الدعاء أحد أجلى مصاديق العبادة، ثم قسموا الدعاء إلى دعاء عبادة ودعاء مسألة بما ظاهره خروج دعاء المسألة عن عنوان العبادة، فكان عليهم بيان وجه بقائه - دعاء المسألة - تحت عنوان شرك العبادة بعد ذلك، فلم يفعلوا بل اقتصروا على تقييده بطلب ما لا يقدر عليه إلا الله، ومجرد تقييده بذلك لا يدخله في سلك العبادة كما هو واضح.

والنتيجة مع خروج دعاء المسألة عن عنوان الألوهية والعبادة أو

<sup>(</sup>١) ذكره الألباني في السلسلة الصحيحة ج٥ ص ٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) شرح كشف الشبهات ص ١٢٩ – ١٣٠.

على الأقل عدم اتضاح اندراجه تحت ذلك العنوان، كيف يمكن إدراج دعاء غير الله دعاء مسألة تحت شرك الألوهية والعبادة؟!

وعليه إذا أردنا أن نحكم بشركية دعاء غير الله دعاء مسألة فإما أن نبين وجه دخوله في العبادات أو نخضعه للنوع الآخر من الشرك أي شرك الربوبية - بعد أن نبين الوجه والدليل على دخوله تحت النوع الآخر - وإن لم يفلحوا في إثبات شيء من ذلك لن يكون دعاء المسألة من الشرك في شيء.

وأما أن يقروا بأن دعاء المسألة غير دعاء العبادة ومع ذلك يصرون على إبقائه تحت عنوان شرك الألوهية وشرك العبادة دون بيان الوجه والدليل على ذلك فهذا العجب الذي صدر من هؤلاء.

### هل سيصبح دعاء المسألة عبادة بتقييده بما لا يقدر عليه إلا الله؟

نعم كما قلنا هم وضعوا لدعاء المسألة الشركي قيدا وهو أن يتعلق السؤال والطلب عا لا يقدر عليه إلا الله، لكن السؤال المهم هل هذا التقييد يرجع دعاء المسألة إلى حظيرة شرك الألوهية والعبادة ويعد عجرد ذلك عبادة؟!

أبدا، فلن يرجع البحث إلى بحث العبادة والألوهية بهذا القيد ما لم يتحقق مع هذا الدعاء قصد الخضوع العبادي الخاص الذي نجده في الصلاة وغيره من العبادات، وهذا كما قلنا لا واقع له في الخارج فليس دعاء المسألة عبادة كما الصلاة عبادة على نحو يتقرب به إلى الله تقربنا نحن بالصلاة والصيام، نعم يمكن تخيل أن يقصد أحد بذلك العبادة ولكنها فرضية غير متحققة في الواقع.

ومن غير الواضح إدخالهم إياه في بحث شركَ الربوبية وإلا لأدرجوه هناك، نعم يمكن أن يدخل في شرك الربوبية لو افترضنا أن من يسأل دعاء المسألة ينطلق من الاعتقاد بالقدرات الذاتية للمسئول والمدعو على نحو مستقل عن قدرة الله عز وجل ودون إذنه.

وعلى ذلك سيضيع المعيار الذي حكموا على أساسه بشرك من يدعو غير الله دعاء المسألة، فهل أخل الداعي بتوحيد الألوهية أو توحيد الربوبية؟! هذا ما لا يمكن تحديده في كومة كلماتهم.

### دعاء المسألة يمكن أن يصبح شركا في أحد الفرضين التاليين:

بناء على ما سبق لا ننفى إمكان دخول دعاء المسألة تحت عنوان الشرك، ولكن ليس بمجرده بل إذا صاحب دعاء المسألة أمر آخر يدخله في شرك الربوبية أو شرك الألوهية، والعقل هو الذي يستقل في الحكم بشركيته بسبب ما لازمه، وذلك عند تحقق ضابطة أحد نوعى الشرك إما شرك الربوبية أو شرك الألوهية.

فهو يدخل في شرك الربوبية إذا اعتقد الداعي السائل أن هذا الموجود سواء أكان صنما أم غير ذلك قادر على قضاء حاجاته بشكل مستقل عن الله وفي عرض قدرة الله تعالى، فهذا شرك بلا شك، فلو سأل أحدهم غير الله أمرا لا يقدر عليه إلا الله واعتقد أنه بمقدور ذلك الغير من دون أن يكنه الله بل بقدرته الذاتية المستقلة عن الله

أصبح مشركا شرك ربوبية، وسبب الشرك هنا في الحقيقة ليس دعاء المسألة وإنما اعتقاد السائل الذي يرجع إلى شرك الربوبية لا الألوهية. وهذا ما يدل عليه القرآن صريحا، فتقييدنا لشركية دعاء المسألة بالاعتقاد بربوبية المدعو الذاتية المستقلة عن الله مصرح به في قوله تعالى ﴿ أَنِّي أَخْلُقُ لَكُم مِّنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ اللهِ وَأُبْرِئُ الأَكْمَةَ والأَبْرَصَ وَأُحْيِي الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللهِ ﴾ آل عمران: ٤٩، فمن الواضح من الآية الكريمة أن تقييد القدرات الخارقة للعادة بإذن الله أي بتمكين الله وعدم استقلاليته كان السبب الأساسي في عدم اعتبار ذلك شركا، وبالتالي إذا لم يكن الاعتقاد بقدرة ذلك المسئول - على فعل الخوارق - مقيدا بإذن الله، كما لو اعتقد استقلاليته في ذلك أصبح شركا في الربوبية.

وبناء على ما سبق فالصحيح أن يقال: إن من شرك الربوبية أن يطلب الإنسان من موجود غير الله قضاء حاجته انطلاقا من الاعتقاد بأنه قادر على ذلك بذاته وبدون إذن الله، وأما إذا اعتقد أنه بإذن الله كما هو حال المسيح اليَّلِا فهذا الإنسان لم يشرك شرك ربوبية لأنه يعتقد بأن الخالق المدبر هو الله وما المسيح النَّيْلِ إلا عبد مكنه الله من بعض الخوارق وهو ليس بشرك حتى لو سأله وطلب منه ذلك الأمر الخارق الذي لا يقدر عليه إلا الله أصالة.

نعم قد يكون مبتدعا إذا لم يعتمد على دليل معتبر في ذلك، ومخطئا إذا اعتمد على دليل باطل تخيل صحته، وقد يكون مصيبا إذا أفاد الدليل الصحيح ثبوت ذلك لأحد عباده المكرمين كما أفادت الآيات ثبوت ذلك للمسيح التيلاِ.

ويمكن أن يدخل دعاء المسألة تحت عنوان شرك الألوهية إذا رافق الدعاء القصد العبادي الخاص يعني اعتبر الداعي دعاءه - دعاء المسألة - عبادة مثل الصلاة والصوم يتقرب به إلى الله ويعبده بهذا السؤال والطلب، وهذا بعيد فلا نجد بين البشر من يعتبر دعاء المسألة عبادة فضلا عن أن يتخذ كذلك من قبل بعض المسلمين.

### التوحيد والشرك يعرفان بالعقل ولا مدخل للنصوص فيها:

والحقيقة تكمن في أن العقل بنفسه يعرف بطلان الاعتقاد بوجود إله آخر مع الله مستقل في تأثيره على الكون وهو ما يعرف بشرك الربوبية، كما أنه مستقل في معرفة بطلان أن يقصد الإنسان غير الله بالعبادات أي ما يعرف بشرك الألوهية.

وعليه إذا أدرك العقل تحقق ضابطة شرك أكبر في مورد سواء كان شركا في الربوبية أو شركا في الألوهية فلا يكن أن يأتي النص كي يجيز ذاك الشرك كيف وقد قال عز وجل ﴿ وَلاَ يَأْمُرَكُمْ أَن تَتَّخِذُواْ الْمَلاَئِكَةَ وَالنّبيّيْنَ أَرْبَابًا أَيَأْمُرُكُم بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ آل عمران: ٨٠، كما إنه استقل بعدم تحقق ضابطة الشرك لا شرك ربوبية ولا شرك ألوهية لا يمكن للنص الشرعى أن يجعله شركا.

ففي مثل موردنا إذا استقل العقل بالحكم على أن دعاء المسألة ليس من الشرك في شيء، فلا يمكن أن يأتي بعد ذلك دليل أو نص يعتبره شركا في خصوص ما لا يقدر عليه المدعو دون ما يقدر عليه، وإذا استقل بالحكم على أن دعاء المسألة شرك فلا يمكن أن يأتي الدليل ويجيزه في خصوص ما يقدر عليه المدعو، كما هو الحال في دعاء العبادة الذي لا يمكن أن يجيزه الشرع في أية حالة ما دام العقل متحققا من شر كيته.

### تنبيهان لا بدمنهما:

### التنبيه الأول: لا ربط للشفاعة بالشرك:

قد يتصور البعض أن اتخاذ الشفعاء يعد من موجبات الشرك كما قد يفهم من قوله تعالى ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مَا لاَ يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوُّلاء شُفَعَاؤُنَا عِندَ اللَّهِ ﴾ يونس: ١٨ وقوله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ الرمر: ٣، غير أن الاعتقاد بالشفاعة يعتبر من مسلمات الدين الإسلامي الحنيف، فقد بين القرآن عقيدة الشفاعة في العديد من آياته، قال تعالى ﴿ يَوْمَئِذٍ لَّا تَنفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلًا ﴾ طه: ١٠٩، وقال متحدثا عن شفاعة الملائكة ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ارْتَضَى وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ النبياء. ٢٨، وبهذا لا ربط للشرك بالاعتقاد بالشفاعة لا من قريب ولا من بعيد.

وأما بالنسبة لقوله تعالى ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مَا لاَ يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَؤُلاء شُفَعَاؤُنَا عِندَ اللهِ ﴾ وقوله تعالى ﴿ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِهِ أَوْلِيَاء مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ فالشرك المتحقق عند أولئك لم يكن من جهة الاعتقاد بالشفاعة وإنما كان من جهة عبادتهم لغير الله، وأما الشفاعة المذكورة في الآيتين فهي أمرٌ اعتقدوه في الأولاد المزعومين زائدٌ على عبادتهم لها، فقد تخيلوا أن إكرام أبناء الرب بعبادتها يقرب من الإله الأكبر ويرضيه ويوجب قبول شفاعتها فيما يختص به الإله الأكبر من قدرات، والآيتان غير ناظرتين إلى ممارساتهم الأخرى مع تلك الآلهة من قبيل طلب قضاء الحوائج منها باعتبار أنهم كانوا يعتقدون بقدرتها على الضر والنفع بذاتها وبشكل مستقل عن الإله الأكبر فيما لا يختص به من قدرات.

### التنبيه الثاني: لا علاقة للتوسل بالشرك أيضا:

حقيقة التوسل أن يتوجه العبد لله ويدعوه ولكن يذكر في دعائه صفاته الجليلة التي تقتضي قضاء حاجة العبد كسعة رحمته وغفرانه، فيتوسل بهذه الصفات، وقد يتوسل بالمكانة الخاصة التي للأنبياء والصالحين عنده من عباده، وقد توسل عمر بعم النبي العباس بن عبد المطلب كما في صحيح البخاري فقال: " اللهم إنا كنا نتوسل إليك بنبينا فتسقينا، وإنا نتوسل إليك بعم نبينا فاسقنا "(١).

فاتخاذ الوسائل المقربة إلى الله من ضرورات الدين ومسلماته، فقد علمنا الله عز وجل المناسك وشرع لنا أعمالا نتقرب بها إليه، ولقد ذكرها بعبارة عامة في قوله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ اللَّهَ وَابْتَغُواْ إِلَيهِ الْوَسِيلَةَ وَجَاهِدُواْ فِي سَبِيلِهِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ المائدة: ٣٠.

ومن تلك الوسائل الصلاة والحج وتقبيل الحجر الأسود وشد الرحال إلى المساجد الثلاثة بل زيارة قبر النبي عَيَّالله ودعاء الله عند قبره كما شرع لنا دعاءه عز وجل في كل مكان بل شرع لنا السلام عليه ﷺ أينما كنا، فيتقرب المسلم إلى الله بالسلام على خاتم الرسل وتحصيل رده لأن روحه ترد عليه ﷺ فيرد السلام كما في الخبر الصحيح الذي مر ذكره.

وهذه كلها قربات هي من صلب التوحيد ولا تمت إلى الشرك بصلة إلا إذا قصد المتقرب عبادة الرسول أو القبر أو صاحب القبر، وهذا ما لم يقع فيه مسلم شهد الشهادتين.

نعم يمكن أن يدخل بحث الوسيلة في بحث السنة والبدعة فما هو ثابت في الشرع يدخل في السنة وما هو غير ثابت يعتبر بدعة، ولا يمكن اعتبار الثابت وغير الثابت في الشرع هنا من الشرك والتوحيد بأي وجه.

وهناك عبارة جامعة لابن تيمية هي صريحة في عدم ارتباط بحثى الشفاعة والتوسل بالشرك والتوحيد قال في كتابه (قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة):

" وقد ذكر علماء الإسلام وأئمة الدين الأدعية الشرعية وأعرضوا عن الأدعية البدعية فينبغي إتباع ذلك والمراتب في هذا الباب ثلاث: إحداها: أن يدعو غير الله وهو ميت أو غائب سواء كان من الأنبياء والصالحين أو غيرهم فيقول: يا سيد فلان أغثني... أو انصرني على عدوي... فهذا شرك بهم وإن كان يقع كثير من الناس في بعضه. الثانية: أن يقال للميت أو الغائب من الأنبياء والصالحين: ادع الله لي أو ادع لنا ربك أو اسأل الله لنا...، فهذا أيضا لا يستريب عالم أنه غير جائز وأنه من البدع التي لم يفعلها أحد من سلف الأمة...

الثالثة: أن يقال: أسألك بفلان أو بجاه فلان عندك ونحو ذلك الذي تقدم عن أبي حنيفة وأبي يوسف وغيرهما أنه منهى عنه، وتقدم أيضا أنه هذا ليس بمشهور عن الصحابة... "(٢).

وكما ترى فإنه اعتبر فقط دعاء الميت مباشرة وكأنه القادر على قضاء الحوائج هو الموجب للشرك، وأما الاحتمالان الآخران - أي طلب الشفاعة من غير الله في المرتبة الثانية والتوسل بمكانة شخص في المرتبة الثالثة - فقد أدخلهما في بحث السنة والبدعة، واعتبر الأول منهما من البدع وتردد في بدعية الآخر. ■■

<sup>(</sup>٢) قاعدة جليلة في التوسل والوسيلة ص ١٦٤ - ١٦٨.



## مؤتمر الهيئة العامة لروابط وهيئات فجر عاشوراء الثقافي الذي أقامه مركز فجر عاشوراء الثقافي التابع للعتبة الحسينية المقدسة بتاريخ ٢٨ ذي الحجة سنة ١٤٣٧هجرية الموافق لـ ٢٠١٦/٩/٣٠



(بحوث جديدة)، الأخلاق الإسلامية، إمامة أهل البيت (ع) في القرآن الكريم، التفسير الموضوعي والترتيبي، نقد المناهج الدراسية (تاريخ الصف الأول المتوسط نموذجا)، شيعة العراق (التأسيس \_التاريخ، المشروع السياسي). علم الاستشراف المهدوي، المشروع السياسي للمرجعية الدينية في العراق ما بعد ٢٠٠٣، الدليل العلمي الاستقرائي على اثبات الصانع الحكيم، قصة خلق الانسان، تاريخ الحديث. وغيرها من المواضيع التي تهم شبابنا ومجتمعنا العراقي اليوم.

وكانت الدورات معززة بوسائل الإيضاح الحديثة والتقليدية وكادر تدريسي متمرس من طلبة الحوزة العلمية في النجف الاشرف.

واشار في ختام كلمته الى ان الدورات قد تم عقدها تارة في مدينة الزائرين في كربلاء المقدسة وأخرى في قاعة مؤسسة تراث النجف الحضاري والديني الواقعة في النجف



ثم ارتقى المنصة الاستاذ مصطفى بهاء الدين (عضو لجنة المعارض في المركز) وعرّف في كلمته المؤتمرين حول تجربة إقامة معرض (فجر عاشوراء الثقافي) على طريق النجف - كربلاء لسنة ١٤٣٧ هجرية، وجاء فيها:

هو مشروع يتكفل عرض اللوحات الفنية والمخططات

الفكرية التي قام بإعدادها وانشائها العلامة البدري في مؤسسة تراث النجف الحضاري والديني حول الفكر الحسيني وإمامة أهل البيت (ع) وغير ذلك من الموضوعات على شكل بوسترات ولوحات ومخططات ملونة كبيرة. وقد أشار المتحدث الى ان المعرض لاقى ترحيبا كبيرا من قبل السائرين في زيارة الأربعين من مختلف الجنسيات كما اشار الى زيارة سماحة الشيخ الكربلائي دام عزه للمعرض وعدد من الشخصيات العلمية والاجتماعية الذين ابدوا ارتياحهم للمعرض، واشار في ختام كلمته الى استعداد المركز بشكل تام لإقامة المعرض في المكان والزمان المناسب.



ثم ارتقى المنصة سماحة السيد حسين البدري (عضو اللجنة العلمية واعداد المناهج ورئيس تحرير مجلة فجر عاشوراء) وتحدث حول برنامج الإحياء لـليلة العاشر من المحرم، واصدارات المركز حيث تطرق الى بيان المقصود من الشعائر ومكانتها في بناء المجتمع وضرورة احياء الشعائر الحسينية، وأيضا تطرق الى خصائص الفكر الحسيني عند العلامة البدري وعد منها اربعة: «الثابت العقائدي في تفسير النهضة الحسينية، تفعيل كلمات اهل البيت (ع) في فهم النهضة، التحقيق قبل التحليل في المصادر التي نقلت الاحداث، والنظرة الشمولية في قراءة وتفسير النهضة». وبالنسبة الى مراسيم الاحياء المركزي لليلة العاشر الذي يقيمه المركز سنويا في المخيم الحسيني الشريف في كربلاء

اقام مركز فجر عاشوراء الثقافي مؤتمره السنوي للهيئة العامة لروابط وهيئات فجر عاشوراء الثقافي بتاريخ ٢٨ ذي الحجة سنة ١٤٣٧هجرية الموافق لـ ٢٠١٦/٩/٣٠، وقد حضر المؤتمر المشرف العام على مركز فجر عاشوراء العلامة المحقق السيد سامي البدري والكادر التدريسي والإداري لمركز فجر عاشوراء مع جمع من طلبة العلم ومسؤولي الهيئات في مختلف محافظات العراق.

كان المؤتمر بعرافة الاستاذ مصطفى نصير الكرمنجي، وابتدا المؤتمر بقراءة آي من الذكر الحكيم (جزء من سورة الأحقاف، وسورة الفجر) قام بتلاوتها المقرئ المبدع محمد



ثم ارتقى المنصة سماحة السيد حيدر العذاري (عضو اللجنة االعلمية واعداد المناهج) وتحدث عن الدورات التثقيفية التي عقدها المركز خلال العامين السابقين، وجاء فيها: أولا: الشكر للأمانتين العامتين للعتبتين المقدستين الحسينية والعتبة العباسية والمتوليين الشرعيين لهما وترحيب بالحاضرين باسم المشرف العام على المركز.

ثانيا: ذكر ان عدد الدورات التي أقامها المركز تزيد على خمس وعشرين دورة ثقافية فكرية، اشترك فيها طلبة الجامعات والمعاهد والمدارس الثانوية من (كركوك، بغداد، كربلاء، الحلة، النجف، الديوانية، السماوة، الناصرية، الكوت، والبصرة)، وكان عدد المشتركين في كل دورة يتراوح ما بين خمس وعشرين إلى مائة طالب، وكانت

المقدسة، قال: ابتدأ برنامج الاحياء بالمجلس الحسيني والرثاء ثم محاضرة للعلامة البدري تحت عنوان «الحسين (ع) في سورة الاحقاف» ثم صرخة يا حسين وندبة الامام المنتظر عجل الله فرجه بفقرات من دعاء الندبة ثم قصيدة يحسين بضمايرنه ثم تلاوة جزء من القرآن الكريم وصلاة الليل والاستغفار وكانت نهاية البرنامج قراءة زيارة عاشوراء، وحضر الاحياء المركزي اكثر من ٥٠٠ مخص. الما احصائيات الهيئات والروابط التي قامت بإحياء ليلة العاشر ضمن برنامج المركز في مختلف محافظات العراق فهي: البصرة ١٥ هيئة وبعدد اجمالي قدره ٥٣٠ مخص.

میسان ۳ هیئات بعدد ۲۰ شخص.

بابل ۹ هيئات بعدد ۲۵۰ شخص. الديوانية هيئة واحدة بعدد ۵۰ شخص.

بغداد ٦ هيئات بعدد اجمالي يقارب ٦٠٠ شخص.

العدد الإجمالي للهيئات ٤٤ هيئة بحضور ٢٣٠٠ شخص. وتطرق في ختام حديثه الى عنونة إصدارات المركز: وهي مجلة فجر عاشوراء التي صدر منها أربعة اعداد مع ملحق خاص بالشهيد السعيد الشيخ مشتاق الزيدي، والمنشورات المختصرة وقد بلغت اكثر ١٠ عناوين، وسلسلة البحوث الإسلامية وقد صدر منها عنوانين.

وكان مسك ختام المؤتمر بكلمة المشرف العام على مركز فجر عاشوراء الثقافي سماحة العلامة المحقق السيد سامي البدري (دام عزه)، حيث تطرق فيها إلى تجربته الشخصية



مع موسم المحرم والفكر الحسيني التي يزيد عمرها على نيف وخمسين عاما، قال: «في كل سنة أزداد معلومة جديدة وتطورا في الفهم عن ابي عبد الله (ع)».

وقد عرض سماحته رؤيته الجديدة حول زيارة وارث وعن معنى الوراثة الذي ذكرته الزيارة، حيث يرى ان وراثة الحسين (ع) لتلك الذوات المقدسة لها معنى خاص علاوة على المعنى العام لوراثة خط الأنبياء والرسل، ويتمثل هذا المعنى بوراثته لخصوصيات رسالية تميز بها كل واحد من تلك الذوات المقدسة، وقد شرح وراثة الحسين (ع) لآدم في فقرة (السلام عليك يا وارث آدم بهم المشروع النبوي في دورته الأولى وإن تاسعهم صاحب عمر طويل اهلك الله على يده الظالمين وأورثه وأورث عمر طويل اهلك الله على يده الظالمين ومعه الأرض واسكنهم الكوفة، كذلك الحسين (ع) أبو تسع حجج إلهين اكتمل بهم المشروع النبوي في دورته النهائية تاسعهم صاحب عمر طويل يهلك الله على دورته النهائية تاسعهم صاحب عمر طويل يهلك الله على يده الظالمين وسيورثه عند ظهوره ويورث المؤمنين معه الأرض ويسكن الكوفة».

وأشار سماحته استطرادا الى وجود خط يبكي على مظلومية هابيل منذ ذلك الزمان الأول وإن وثائق ذلك

موجودة في التراث السومري القديم.

وتطرق سماحته في ختام كلمته إلى مشروع إحياء ليلة العاشر، حيث أكد على أن الاحياء يكون عبر إقامة المجلس الحسيني والرثاء واللطم والبكاء وصرخة يا حسين وقراءة جزء من القرآن والاستغفار والصلاة وهذا المشروع يختلف تماما عما يقوم به البعض من احياء ليلة العاشر بقراءة القرآن فقط مشددا على أن اختصار الليلة بهذا العمل - أي: قراءة القرآن اختطار غم أهمية قراءة القرآن لا يكفي وغير مقبول في مثل هذه الليلة المخصوصة للعزاء والندية.

وفي ختام المؤتمر تم توزيع نشرة تعريفية بمركز فجر عاشوراء وأهدافه ولوحة تخطيطية للعلامة البدري عن مراحل سير الحركة النبوية والحركة الحسينية ومخطط لزيارة وارث.

وأيضا وزعت استمارة لتقديم طلب للانضمام الى الهيئة العامة لروابط وهيئات فجر عاشوراء الثقافي لتأسيس



هيئة أو رابطة في المواكب للتواصل مع المركز، وقد قام بشرح تفاصيل الاستمارة «الشيخ وسام الزبيدي» المدير الإداري للمركز. ■■



# مراسم احياء ليلة عاشوراء عام ١٤٣٨ هجرية في المخيم الحسيني. كربلاء المقدسة

أقام مركز فجر عاشوراء الثقافي التابع للعتبة الحسينية المقدسة للسنة الثالثة على التوالي الاحياء المركزي لليلة عاشوراء وذلك في ٩محرم ١٤٣٨هـ الموافق لـ ٢٠١٦/١٠/١١م في المخيم الحسيني المشرف في كربلاء المقدسة، وذلك بحضور اكثر من ٤٥٠ طالب جامعي واكثر من ٢٥ تدريسي وتدريسية من مختلف المحافظات والجامعات والمدارس العراقية، اضافة الى المئات من الزوار المتواجدين في المخيم الحسيني في كربلاء المقدسة.

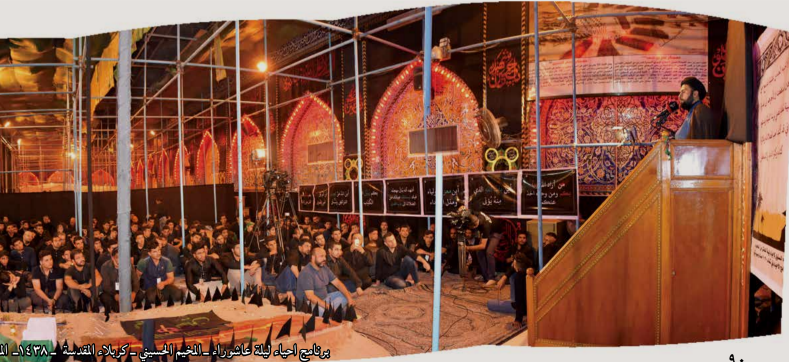
ابتدأ برنامج الإحياء في الساعة ٢٠:١١م بتلاوة عطرة من الذكر الحكيم (الآيات من ١٥ - ٢٠ من سورة الاحقاف) مدة ١٥ دقيقة تلاها على الحاضرين الحافظ الاستاذ الشيخ صفاء مهدى صالح الحمداني، تلاه مجلس عزاء ومحاضرة حول أهمية احياء الشعائر الحسينية في امة خاتم الرسل مدة ٤٥ دقيقة لسماحة السيد حسين البدري، تلته صرخة يا حسين يا مظلوم مع فقرات من دعاء الندبة.

ثم ارتقى المنبر محاضرا سماحة العلامة المحقق السيد سامي البدري المشرف العام على مركز فجر عاشوراء الثقافي بعنوان (فجر عاشورا والفتح الحسيني) وانتهت محاضرة سماحته الى قراءة مصيبة ليلة العاشر وصرخة يا حسين وندبة الامام الحجة عجل الله فرجه بفقرات من دعاء الندبة للخطيب السيد جعفر البدري، تلاه مجلس اللطم المقرء والرادود الحسيني السيد حسن اياد الشريفي وانتهى بقراءة ابيات من النعى وصرخة يا حسين ونداء اين الطالب بدم المقتول بكربلاء للخطيب السيد جعفر البدري مع اختتام المجلس بالدعاء لتعجيل فرج صاحب العصر والزمان، والحفظ للمرجع الاعلى السيد على السيستاني، ونصرة المجاهدين في ساحات القتال، وشفاء المرضى، وقضاء الحوائج.

ثم تم توزيع بركة الامام الحسين عليه السلام على الحاضرين، وتم تقسيم الحاضرين الي مجموعات ثلاثينية يقرأ كل فرد جزءًا من القران الكريم وزيارة عاشوراء ويؤدى بعد ذلك صلاة الليل

يستغفر فيها ربه ويدعو بتعجيل الفرج ويدعو لنفسه ولإخوانه المؤمنين، وقد تمت قراءة اكثر من ١٥ ختمة أهدي ثوابها للإمام الحسين عليه السلام، وبهذا اختتم البرنامج في الساعة الرابعة من فجر يوم العاشر.

وقد اعرب الحاضرون من الطلبة والاساتذة رجالا ونساء عن ارتياحهم لهذا البرنامج داعين لاستمراره في السنوات القادمة وفتح المجال لاستضافة عدد اكبر من الطلبة والاساتذة من مختلف الجامعات العراقية لما لهذا البرنامج الإحيائي في هذا المكان الشريف من اثر ايجابي في نفوس الطلبة بل في نفوس عموم المؤمنين، ويتقدم المشرف على المركز سماحة العلامة المحقق السيد سامي البدري بالشكر والتقدير لإدارة المخيم الحسيني الشريف وكادر المخيم المتمثل بمسؤول المخيم الحاج فاضل ابو دگة إذ بذلوا جهودا مميزة في تنظيم وتهيئة المكان والأجواء المناسبة للأحياء.













# عاشوراء والفتح الحسيني

### محاضرة العلامة البدري ضمن مراسم احياء ليلة عاشوراء في المخيم الحسيني الشريف ١٤٣٨ ه

انها ليلة عمرها التاريخ اجمعه، قال الحسين عاليًا إِلَي من لحق بي منكم استشهد وتخلف لم يبلغ الفتح".

الطريق الى الله تعالى اغلق زمن بني امية فاذا أراد الانسان المسلم ان يتحرك الى الله زمن بني امية ليس له الا بني امية قادة إلهيين كما عرضهم الاعلام الكاذب .. هذا معنى اغلاق الطريق الى الله تعالى.

ومن قبل اغلق طريق الهدى قبيل بعثة النبي عَلَيْهِ الله الكاعلام القرشي الكاذب. وصارت العرب تعتقد ان قريشا هي آل الله إذ انتحلت لنفسها نصر الله لعبد المطلب على ابرهة الحبشى حين جاء بالفيل وبالجيش لهدم كعبة إبراهيم. والحقيقة ان قريشا تهاربوا الى الجبال حين جاء ابرهة بجيشه وتركوا عبد المطلب وحده وقد اعتصم بالبيت ليدافع عنه بنفسه وببنيه وولده وحيدا فريدا فجاءه نصر الله له بالطير الابابيل، ولكن إعلام قريش المشركة قلب الحقائق، والرواية التي تذكر ان عبد المطلب هو الذي نصحهم بترك البيت والذهاب الي الجبال غير صحيحة، اعلام قريش المشركة قَلب الحقائق وبدأ يعرض امامة قريش الإبراهيمة على العرب وان الدين يأخذ منها وقامت قريش بتحريف دين وحج إبراهيم لىكتيلإ وإدخال البدع فيه وقاموا أيضا بالاستشفاع الاصنام وان الطريق الي الله يكون عبر اطاعة قريش.

في ظل هذا الاعلام الكاذب والتحريف والبدع في دين وحج إبراهيم عليُّالإِ الذي اغلق الطريق ألى الله جاءت بعثة النبي محمد عَلَيْهِ اللهُ لتفتح الطريق الى الله وتبين دين وحج إبراهيم الحق وليهدم امامة قريش المشركة ويشيّد امامة اهل البيت عالمِيَّكُأ. اعادت قريش الاموية الاعلام الكاذب سنة ٥٠ للهجرة حين توفي الإمام الحسن السِّالْإِ وكانت الأمة على بيّنة من امامة اهل البيت للهَيْلِثُو لان عليا عالتَالِ نشر احاديث النبي عَلَيْمُولُهُ في اهل بيته في النصف الشرقي في الكوفة والحسن التِّيلاِ بصلحه نشرها في النصف الغربي أي بلاد الشام اذن سنة ٤٩ عرف مسلمة الفتوح ان عليا اماما هاديا من الله تعالى غاية الامر ان بعض الناس يعتقد امامته والبعض الآخر آثر البقاء على ايمانه بامامة الخلفاء، بدأ الاعلام الكاذب على على التَّكْلِرُ سنة ٥٠ هـ فعرض انه المفسد في الدين وانه هو واهل بيته الشجرة الملعونة يجب البراءة منهم وان الشجرة الطيبة وولاة الامر وشفعاء دار البقاء هم بنو امية معاوية ابنه يزيد، هكذا تم قلب دلالة الآية الكريمة

بالكذب ﴿ أَلَمْ تَرَ كُنْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً كَلَمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُها ثابتٌ وَفَرْعُها فِي السَّماءِ (٤٤) تُؤْتِي أُكُلَها كُلَّ حِينٌ بْإِذْنِ رَبِّها وَيَضْرِبُ اللَّهُ ٱلأَمْثالَ لِلنَّاسِ لَغَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (٥٥) وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ ٰ خَبِيثَةٍ اجْتُثَّتْ مِنْ فَوْقِ الأرْضِ ما لهَا مِنْ قَراًر (٢٦) يُثَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِّتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ وَيُضِلُّ اللهُ الظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ (٢٧)﴾ إبراهيم/٢٤\_٧٧. هكذا يتم تعليم المجتمع وتربيته على الكذب. فاغلق الطريق الى الله تعالى، وتحرك أبو عبد الله الحسين عاليَّالِـ ليحيي امامة علي عاليًا إلهادية ويهدم امامة بني امية المضلة.

ونحن اليوم في سنة ١٤٣٨ في العراق وفي العالم نشهد الفتح الذي أخبر عنه الحسين عليه السلام (من لحق بي منكم استشهد ولم تخلف لم يبلغ الفتح).

الامة يوم عاشوراء انقسمت الى قسمين إزاء الحسين وامه عاليُّكِّ كما انقسمت امة موسى إزاء عيسى وامه (آل عمران) قسم يكذب عيسى ويفتري على مريم وقسم آخر يؤمن بهما.

و(اهل البيت البيكا) نظير (آل عمران)، بل اهل البيت افضل لان الله اصطفى مريم مرتين مرة بطهارتها ومرة أخرى بان جعل من ذريتها عيسي عليه السلام واما الزهراء فقط اصطفها اثنا عشر مرة مرة للطهارة ومرة بان جعل من ذريتها احد عشر اماما هادية، بدليل قول الامام السجاد عليه: "قتل يوم عاشوراء سبعة عشر كلهم ارتكض في بطن فاطمة (بنت اسد)" اذن الاحفاد هم أولاد.

الحسين للتيلإ خامس أصحاب الكساء وعيسى خامس آل عمران، من هذه الامثال يفهم شيعة اهل البيت موقعهم

وانهم في أي معسكر هل هم مع اهل بيت النبي عُلَيْهِ المطهرين او مع بني امية. الحسين عاليَّالْإ: كعيسى انقسمت الامة ازاؤه يوم عاشوراء الى قسمين، قسم يقاتله ويلعنه ويلعن اباه ويكذبه وهم اهل الشام، وقسم ينصره وهم اهل العراق، انظر رواية الامام الصادق عليه السلام: سألت أبا عبد الله عاليُّالِ عن صوم تاسوعاء و عاشوراء من شهر المحرّم فقال تاسوعاء يوم حوصر فيه الحسين ع و أصحابه رضي الله عنهم بكربلاء و اجتمع عليه خيل أهل الشّام و أناخوا عليه و فرح ابن مرجانة و عمر بن سعد بتوافر الخيل و كثرتها و استضعفوا فيه الحِسين صلوات الله عليه و أصحابه رضي

الله عنهم و أيقنوا أن لا يأتي الحسين عاليَّالْإِ

ناصر و لا يمدّه أهل العراق بأبي المستضعف الغريب ثمّ قال و أمّا يوم عاشوراء فيوم أصيب فيه الحسين ع صريعا بين أصحابه و أصحابه صرعى حوله عراة أ فصوم يكون في ذلك اليوم كلًا و ربّ البيت الحرام ما هو يوم صوم و ما هو إلّا يوم حزن و مصيبة دخلت على أهل السّماء و أهل الأرض و جميع المؤمنين و يوم فرح و سرور – لابن مرجانة و آل زياد و أهل الشّام غضب الله عليهم و على ذرّيّاتهم). من سنة ٥٠ هجر زياد ٢٥ الف بعيالاتم الى خراسان واسكن معاوية من اهل الشام النواصب من نفس القبائل نفسها في الكوفة وهم الذين خرجوا الى قتال الحسين عاليُّكْدِ.

فتح الله على يد محمد عُلَيْهُ الطريق الى دين إبراهيم عاليُّكِ الذي يحمله اليهود والنصاري بشكل محرف وكذلك قريش، في داخل الإسلام أيضا حصل تحريف لدين محمد عَلَيْهِ ولللهِ وجاء الحسين وفتح الطريق دين الى محمد ولذلك صار الحسين وارث محمد. خط الأنبياء مدرسة عملية تقود الى الله والمعلم الأول هو النبي فاذا حرف الكتاب ونحى المعلم الرسمي صارت المدرسة تقود الى الضلال وتربى تربية غير صحيحة فيبعث الله من يجدد المدرسة من جديد بحمل الفكر الحسيني. بمعلم موثوق به.

> ضل الناس قبل محمد عَلَيْهُ وصارت المدرسة التعليمة عبارة عن اهواء قريش واهل الكتاب في كتبهم فبعث الله تعالى نبيه محمدا وجدد مدرسة ابراهيم وجدد الكتاب وانزل الكتاب، المعلم الأول في هذه المدرسة هو رسول الله عَلَيْهُولَهُ والمعلم الثاني هو على لِمُلْئِلًا والثالث الحسن لِمُلْئِلًا والرابع الحسين عاليُّالْإِ والخامس على بن الحسين علطه وهكذا بقية الائمة هم يعلمون الهداية التي جاء بهما محمد عَلَيْهُوالْهِ والتي جددها الحسين عَلَيْظِهُ. لو لا حظنا مسيرة الإسلام بعد محمد عَلَيْهِ اللهُ نجدها صارت خطين كل يدع انه يمثلها خط اهل البيت للهمالي وشيعتهم وخط بني امية ومن تأثر بهم في قليل او كثير. وعقيدة المسلمين في اخر الزمان ان بني مية يرجعون السفياني يرجع وهم يرون روايات في ذلك. وهذا معناه ان الخط مستمر وان الامة على خطين سينتهي الخطان الى ان يعود المهدي ممثلا

للحسين للسُّالِّ والسفياني ممثلا لبني امية ويبقى الاختيار للمسلمين.

الان يتضح ان هذا الاجتماع في الأيام العشرة انما هي شعير تتحرك وفق مسيرة قد كتب الله لها النصر في نهاية المطاف

سيرث الأرض ومن عليها الذين ارتبطوا بالحسين وينصرون التاسع من ذرية الحسين ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُها عِبادِيَ الصَّالِحُونَ ﴾ الأنبياء/١٠٥ ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكُّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضي لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لا يُشْرِكُونَ بي شَيْئاً وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفاسِقُونَ ﴾ النور/٥٥.

لا تيأسوا من رحمة الله ما دامت الملايين من أبناء العراق تحيى ذكري كربلاء ليلة العاشر ويوم العاشر وايام الأربعين، ان العراق بخير ما دامت توجد فيه مرجعية دينية عليا ترعاه في المواقف الحاسمة وتوضح الطريق له، ان الجماهير اذا وعت وربطت بين الولاء للحسين عالئالإ والولاء للمرجعية وبين الاتباع لكلمات الحسين عاليُّالْإِ والاتباع لكلمات المرجعية فان الإصلاح والتغيير سوف يتحقق لا محالة ، المسؤولية ملقاة على عاتقكم، فانتم شعب الحسين وانتم تحبون الحسين وتحملون ظلامة الحسين عاليَّا إلى العالم ولابد ان يقترن ذلك

انه شعب ينفر إلى الله تعالى، ان العراقيين يفرون الى الله عن طريق مدرسة الحسين لاغير يلعنون بني امية ويقدمون الحسين بين يديهم وابنائه التسعة لانه الله تعالى قد اعطى الحسين مواريث الأنبياء فهى انتهت إلى محمد عَلَيْهُ وعلى عَلَيْكِ الحسن والحسين لمالتَّلِثُا والتسعة من ذريته لمالتَّلِثُرُ. الحسين علليُّلًا لا يعرفه العالم انتم تعرقونه ولا نملك اكثر من قرار التفكير فيه والحركة

انت ابرزت قلبك إلى العالم ينادي يا حسين. فجر عاشوراء في التاريخ من سنة ٢١٨٠ قبل الميلاد والي ١٤٣٨ هجرية اي ٢٠١٦ تقريبا ٤٢٠٠ سنة تقريبا مسار فجر عاشوراء اوشك ان يصل إلى النهاية الأول فجر عاشوراء آل إبراهيم ولياليه العشر والثاني الشفع وهو فجر عاشوراء ال محمد عَلَيْهِ وَظُلامتهم ولياليه العشر والفجر الثالث (هو والليل اذا يسر) عاشوراء المهدي. اسئل الله تعالى ان يوفقنا لكي نمضي قدما ونلتف حول مرجعيتنا وعلمائنا الربانيين الذين يعلموننا منهج الحسين عليها وان يرينا الفجر الصادق الثالث وان يجعلنا ممن ينتصر به لدينه.



لا تيأسوا من رحمة الله ما دامت الملايين من أبناء العراق تحيي ذكرى كربلاء ليلة العاشر ويوم العاشر وايام الأربعين، ان العراق بخير ما دامت توجد فيه مرجعية دينية عليا ترعاه في المواقف الحاسمة وتوضح الطريق له، ان الجماهير اذا وعت وربطت بين الولاء للحسين على والولاء للمرجعية وبين الاتباع لكلمات الحسين على والاتباع لكلمات المرجعية فان الإصلاح والتغيير سوف يتحقق لا محالة ، المسؤولية ملقاة على عاتقكم، فانتم شعب الحسين وانتم تحبون الحسين وتحملون ظلامة الحسين على العالم ولابد ان يقترن ذلك بحمل الفكر الحسيني.





ياحسين بضمايرنا .. صحنا بيك أمنا لاصيحة عواطف هاي .. لا دعوه ومجرد راي هذي من مبادئناً . . صحنا بيك أمنا مرّ بينا إعله حبك جورلا ينسى ولا يخفى من عدواً نك أل چانت بينا تريد تتشفى علينا أفرضوا أحكام بلا رحمه ولا رأفه ثبتنا بثقه وبرهنا للظائم رغم انفه حتى من نجي نزور ك على العادة المأتلفه يتحجج علينًا يريد يمنعنًا بألف حرفه قال اللي يزور حسين وله مهما يكُن ظرفه عليه مية ذهب يدفع رسم أزيارته يكلفه دفعنا وكل شخص منا يشعر بعده ما وفي شنهو الذهب شنهو المال اللي يحب يتوطن أل حتفه ردّ قال أل ينرور حسين من إيده ينقطع چفه انطینا چفوفنا بالحال ورکضنا نزور ك آبلهفه عنك ما منعنا النخوف . قطعوا من إيدينا چفوف من الألم ما صحنا .. صحنا بيكُ أمنا

ياحسين بضمايرنا .. صحنابيك أمن هني من مبادئنا .. صحنابيك أمن هني من مبادئنا .. صحنابيك أمنا على سيرة عقايدنا انحبكم يابن داحي الباب فتشنا بمحبتكم وما ظل على العين احجاب حب محترف طامع لا حب هاوي شب اوغاب وحب الهاوي يتنقل ويه هواه إعله ساعه وغاب الحب حبنا أل على الفطره أل عل المعتقد بالألباب رواد الأصول نقول على يعتقد ما ينعاب حبينا كم او احنه بين الرحم والإصلاب على هاي العقيده نسير الحاضر وليجي ولغاب على كل صوت من عدكم نرفع صوتنا بإيجاب بصوتك من صحت يا حسين هل من ناصر أل هالدين المرصم أل هالدين





# من تائية دعبل الخزاعي رحمه الله التي أنشدها بحضرة الإمام الرضا عليه السلام في القرن الثاني الهجري

فیا رب زدنی من یقینی بصیرة سأبكيهم ما حج لله راكب بنفسى أنتم من كهول وفتية أحبُّ قصيًّ الرحم من أُجل حبكم وأكتم حُبّيكم مخافة كاشح فيا عين بكَيهم وجودي بعبرة لقد حَفَّت الأيام حولي بشرها ألم تر أنى من ثلاثين حجة أرى فيئهم في غيرهم متقسماً بنات زياد في القصور مصونة سأبكيهم ما ذرَّ في الأرض شارق وما طلعت شمس وحان غروبها ديار رسول الله أصبحن بلقعاً وآل رسول الله نحفٌ جسومهم إذا وتروا مدوا إلى واتريهم فلولا الذي أرجوه في اليوم أوغد خروجُ إمام لا محالةً خارجٌ يُمَيِّزُ فينا كل حق وباطل فيا نفس طيبي ثم يا نفس أبشريً ولا تجزعي من مُدة الجور إنني فإن قرب الرحمن من تلك مدتى شفيتُ ، ولم أتر ك لنسى رزيةً فإنى من الرحمن أرجوً بحبهم عسى الله أن يأوي لذا الخلق إنه

وزد حبهم يا رب في حسناتي وما ناح قمريٌّ على الشجرات لفك عَنَاة أو لحمل ديات وأهجر فيكم أسرتي وبناتي عنيد لأهل الحق غير موات فقد آن للتسكاب والهملات وإنبي لأرجو الأمن بعد وفاتي أروح وأغدو دائم الحسرات وأيديهم من فيئهم صفرات وآل رسول الله في الفلوات ونادى منادى الخير بالصلوات وبالليل أبكيهم وبالغدوات وآل زياد تسكن الحجرات وآل زياد غلظ القصرات أكفا عن الأوتار منقبضات تقطع قلبي إثرهم حسرات يقوم على اسم الله والبركات ويجزى على النعماء والنقمات فغیر بعید کل ما هو آت أرى قوتى قد آذنت بشتات وأخر من عمري بطول حياتي وروَّيْت منهم منصلي وقناتي حياة لدى الفردوس غير بتات إلى كل قوم دائم اللحظات

بكيتُ لرسم الدار من عرفات وأذريتُ دمعَ العين بالعبرات وفك عرى صبري وهاجت صبابتي مدارسُ آیات خلت من تلاوة لآل رسول الله بالخيف من منى ديار عليِّ والحسين وجعفر دیارٌ عفاها جورُ کل منابذً فيا وارثى علم النبي وآلَه قفا نسأل الدار التي خُفَّ أهلُها وأين الأولى شطت بهم غربة النوى همُ أهل ميراث النبيِّ إذا اعتزوا مطاعيمُ في الإعسار في كل مشهد وما الناس إلا حاسد ومكذب أفاطم لو خلت الحسين مجدلاً إذن للطمت الخد فاطم عنده أفاطم قومي يابنة الخير واندبي قبور بكوفان وأخري بطيبة وقبر بأرض الجوزجان محله وقبر ببغداد لنفس زكية فأما الممضات التي لست بالغاً نفوس لدى النهرين من أرض كربلا توفوا عطاشي بالفرات ، فليتني إلى الله أشكو لوعة عند ذكرهم ملامك في أهل النبي فإنهم تخيرتهم رشداً لأمرى فإنهم نبذت إليهم بالمودة صادقاً



تطلب الاعداد السابقة من مركز فجر عاشوراء الثقافي